Ce que Pinter et la transdisciplinarité font aux savoirs

Par Marie-Joseph Bertini,
Professeure des Universités
en Sciences de l'information et de la communication
Directrice du laboratoire LIRCES

"Affranchissez-vous des vieilles catégories du Négatif (la loi, la limite, la castration, le
mangque, la lacune), que la pensée occidentale a si longtemps sacralisées comme forme du
pouvoir et mode d’acces a la réalité. Préférez ce qui est positif et multiple, la différence a
["uniforme, le flux aux unités, les agencements mobiles aux systemes. Considérez que ce qui

est productif n’est pas sédentaire, mais nomade".

C'est par ces mots que Michel Foucault ouvrait 1'Anti-(Edipe, I'ouvrage-phare de Gilles
Deleuze et de Félix Guattari paru en 1972. Ce nomadisme revendiqué des savoirs et des
modes de pensée, cet appel a détacher nos concepts, nos théories et nos pratiques de tout
ancrage, ft-il celui des principes et des lois, de tout arraisonnement a une permanence et a
une stabilité fantasmées, était encore neuf dans ces années soixante-dix marquées par les
séditions et les rébellions sociales, politiques, mais aussi intellectuelles. A la lumiére des
Studies anglo-saxonnes, qui déployaient alors le nouveau registre de la déconstruction des
savoirs et de la remise en question des sociétés structurées en domination, pour reprendre
l'expression de Stuart Hall, Michel Foucault et Michel de Certeau joucrent un rdle
considérable en France pour acclimater nos savoirs aux défis nouveaux des agencements

mobiles, de la pensée déracinée et par la-méme subversive.

En forcant nos savoirs a se déprendre des pouvoirs auxquels ils donnaient lieu jusque 1a, ces
deux figures majeures de l'intelligentsia occidentale ont contribu¢ a désacraliser nos

disciplines, a les fragiliser, a les "saper" comme dirait Foucault, et ce faisant, a les



contraindre a penser leur propre dépassement a travers une ouverture radicale a ce qui n'était
pas elles, a leur autre ; autrement dit a dépasser les limites et les fronti¢res sur lesquelles
elles s'étaient constituées. On saisit d'emblée ici la raison pour laquelle I'interdisciplinarité, et
plus encore la transdisciplinarité, loin de n'étre que des programmes épistémiques, sont en
fait des programmes politiques, au sens ou l'une et I'autre nous obligent a saisir que nos
savoirs sont relatifs et relationnels, en prise avec cet autre qu'eux-mémes qui les définit dans

leur indéfinition méme.

"Et voici que "l'autre" réapparait au cceur de la science comme une parole qui la conteste"
écrit de Certeau'. Chaque épistémologie devient alors paradoxalement moins ce qui définit
que ce qui indétermine, ce qui, en ouvrant l'espace de I'ambigiiité, ouvre aussi celui des
significations multiples et équivoques. Des formes de savoir instables, donc imprévisibles,
en surgissent, qui insécurisent et déstabilisent. Dés lors a quelles nouvelles stratégies leur
indécidabilité donne-t-elle naissance ? A quoi peut bien ressembler un monde ou la
contamination du méme (Dawkins) et sa répétition rassurante ceéde la place a la non

prédictibilité des différences multipliées ?

Michel de Certeau s'emploiera résolument & montrer que I'emprunt et le détournement sont
autant de modéles possibles du déplacement de nos savoirs et de nos pratiques, de leur
capacité nouvelle a s'indiscipliner dans leur discipline, a révoquer en doute la cloture qui
défend et protége. Le mouvement de la pensée, débarrassé de I'idée méme de fronticre
épistémique, se saisit de cette aptitude a réinterroger tout savoir a I'aune de son impossible
fermeture sur lui-méme. Mais qu'est-ce qu'un savoir sans frontiére ? Que produit-on quand
on crée un ensemble raisonné de connaissances qui ne peuvent se réfléchir qu'en s'extrayant

d'elles-mémes, en brouillant bords et débords ?

Quant a Michel Foucault, il ne cessera de proner "la pensée en kit", celle qui combine le
bricolage 1évi-straussien avec le braconnage cher a Michel de Certeau. Savoir devient ici une
question d'audace et de transgression. Dans comprendre, il y a ici plus que jamais prendre,

s'approprier, pour mieux se délester de ces bagages devenus trop lourds que sont nos champs

! La prise de parole et autres écrits politiques, Paris, Le Seuil, 1994, p. 86.



épistémiques. Le chercheur voyageur est embusqué, a l'affut des nouveaux concepts, des
nouvelles théories, des nouvelles méthodes qui lui permettront de s'étonner lui-méme, de
n'étre jamais la ou il croyait arriver. Comme Christophe Collonb, c'est en se trompant de
trajectoire qu'il touche au but et qu'il découvre ce qu'il ne se savait pas chercher : ce qu'il y a
derricre tout savoir, ce qui le fonde non plus en vérité mais en vraisemblance, ce qui 1'oblige

a se penser comme construction ouverte et inachevé, c'est-a-dire comme narration.

C'est cette dimension narrative de l'acte et du geste de connaitre, rendue visible par les
emprunts et les détournements du chercheur, par le mouvement incessant d'une pensée qui
jamais ne se fige ni ne se fixe, qui se met a jour ici. Georg Simmel considérait ce mouvement
incessant comme le moteur des sociétés, a travers la métaphore du "pont et de la porte".

C'est dans un texte éponyme qu'il écrit en effet : "Et ’homme est tout autant I’étre-fronticre
qui n’a pas de frontiére. La cloture de sa vie domestique par le moyen de la porte signifie
bien qu’il détache ainsi un morceau de 1’unité ininterrompue de 1’étre naturel. Mais de méme
que la limitation informe prend figure, de méme notre état limité trouve-t-il sens et dignité
avec ce que matérialise la mobilité de la porte : c’est-a-dire avec la possibilité de briser cette
limitation & tout instant pour gagner la liberté"*. Ce vers quoi Simmel fait signe dans ces
phrases centrales, c'est le sens du franchissement des frontiéres : relationnel et relatif, 1'ordre
de nos savoirs est sans cesse bouleversé et toute frontiére (la porte) n'existe que comme
comme point de fuite a partir duquel son dépassement devient possible (le pont). D'ou ce
puissant paradoxe selon lequel nos savoirs disciplinaires ne peuvent étre congus que comme
le moyen par lesquel ils échappent a ces frontiéres qui ne les contiennent que pour mieux les

disperser.

Le chercheur voyageur, ondoyant et nomade, est comme le Juif errant, toujours ailleurs,
insaisissable, irréductible aux lieux qu'il traverse et qu'il transforme en territoires flottants.

Et c'est de cet antagonisme fondateur que proceéde le grand récit de la transdisciplinarité,
idéal-type régulateur de nos savoirs contemporains, migrateurs et diasporiques, a la

recherche de 'absolue altérité.

2 Georg Simmel, "Pont et Porte", in Georg Simmel, La tragédie de la culture, Paris, éditions Rivages, 1988.






