FLORET Dominique, doctorante en psychologie, Laboratoire LIRCES,

Université Cote d’Azur, 20 mars 2023. Email : floretdom@gmail.com

Enjeux psychologiques de I’héritage de I’esclavage des Antillais

Résumé

Notre recherche vise a explorer 1’aspect psychologique de I’héritage de 1’esclavage aux
Antilles, a travers ses contours narcissiques et ses résonances émotionnelles. Pour ce faire, nous
avons utilisé la méthode qualitative des entretiens qui vise a recueillir les discours et les
représentations des descendants d’esclaves. Les entretiens se sont déroulés sur quatre Tles des
Petites Antilles. La collecte des données a eté menée dans des espaces publics sous la forme
d’une enquéte micro-trottoir. Elle révele que 1’appréhension de ’histoire mobilise chez les
Antillais des mécanismes identificatoires, dans une dynamique de sauvegarde narcissique.
Aussi, cette recherche dévoile des émergences émotionnelles qui peuvent s’avérer perturbantes,
et menacantes pour le lien social. Elles en appellent a la décharge des affects, ou entrainent la
mise en place de défenses pour tourner le dos au douloureux passé. Notre étude révele qu’un
travail d’élaboration psychique est nécessaire pour s’affranchir des émotions négatives que

suscite 1’héritage traumatique des Antillais, qui s’enracine dans un crime contre 1I’humanité.

Mots-clés : Héritage de I’esclavage, Antillais, lien social, narcissisme, traumatisme


mailto:floretdom@gmail.com

Introduction

L’esclavage transatlantique et la traite négriére, qui se sont déroulés sur quatre siecles,
constituent un crime contre 1’humanité. Du XVI° siécle jusqu’au milieu du XIX® siecle, des
millions d’Africains ont été déportés, exilés de leur patrie, pour travailler de force dans des
plantations de 1’autre c6té de I’ Atlantique. Cette déportation massive a donné naissance a la
culture créole et au peuple antillais. Comment les descendants d’esclaves appréhendent-ils ce
passé fondateur ? Quels sont les enjeux psychologiques qu’induisent cet héritage aujourd’hui ?
Notre étude qualitative vise a explorer les discours des descendants d’esclaves antillais au sujet
de leur héritage. Un questionnaire sur 1’esclavage transatlantique et la traite négriére a été
oralement soumis a des personnes métissées et noires abordées dans I’espace public en 2019 et
en 2020. Il a permis de recueillir aupres de 100 répondants adultes, 25 sur chaque Tle étudié
(Martinique, Guadeloupe, Dominique et Sainte-Lucie), les opinions, les représentations et les

affects liés a ’esclavage et la traite négriere aux Antilles.

Dimension narcissique de I’héritage de I’esclavage

Notre recherche met en relief des utilisations langagieres autour de ce theme communes a
I’ensemble des iles. Le mot esclavage est souvent élargi et appliqué a des situations
contemporaines. Il est mis en lien avec un sentiment actuel d’exploitation au travail, reflet de
nos societés modernes structurées sur le modele du capitalisme. On repére dans I’emploi du
vocabulaire une confusion de certains termes, qui sont interchangés : colons/békés (descendants
de colons), esclaves/nous. Les mots ancétres, aieux, ascendants, sont peu utiliseés ; les pronoms
« nous », « on » et parfois « tu » sont privilégiés pour parler des esclaves, comme dans une
superposition des époques. Notre observation rejoint les travaux de Mulot (2000), qui repére
qu’il existe une confusion majeure et habituelle entre les acteurs passés et présents : cette
globalisation des personnes en une confusion des temps contribue d’une part a empécher toute
individualisation sociale et identitaire, et d’autre part a la victimisation paralysante d’ Antillais
en attente du paiement d’une dette. Quelques participants soulignent cet amalgame, et se

reprennent alors :

« On a tous été esclaves en quelque sorte, enfin nos ancétres, pas moi (rires) » femme
68 ans, Guadeloupe ; « J'ai pas vécu ¢a, mais je dis on ! (sourire) On est restés esclaves

trop longtemps... » homme 44 ans, Martinique



Au niveau psychique, des mouvements identificatoires sont fortement mobilisés par I’histoire
de I’esclavage. Dans une inscription a une lignée généalogique, I’évoquer semble alors

impliquer de défendre les actes des aieux par une identification a une catégorie raciale :

«J’en parle pas avec les amis, car ¢a crée trop de tensions quand on évoque le sujet. 11
v atrop d’avis différents. On est une société pluriculturelle donc chacun voit [’esclavage
a sa fagon. Déja on vient de parties différentes de I'Afrique, il y a méme des Indiens.
Des muldtres. [...] Certains ne veulent pas parler de leur défaite, chacun a sa propre

perception » homme 43 ans, Guadeloupe

En effet, la créolisation et les métissages complexifient 1’appréhension de cet héritage : selon
Mulot (2007), les caractéristiques de ce leg aux Antilles induisent d’adopter chez les héritiers
aussi bien les postures de « victimes » que de « coupables ». La dimension narcissique, qui
renvoie a I’investissement psychique du moi, soutient une division sociale. Elle peut également
motiver des refus de participation a I’étude, quand le passe est percu comme une honte qui ne
peut donner lieu au désir d’en parler. Ce sentiment dénote le traumatisme transgénérationnel
dont héritent les descendants d’esclaves, qui se déploie aux niveaux psychologique (Douville,
2014 ; Govindama, 2003 ; Laguerre, 2014 ; Reid et al., 2004 ; Suréna, 2005 ; Wiltord, 2012,
2019) et épigénétique (Giacobino, 2018). Au niveau psychique, ce traumatisme historique
marque encore le rapport au corps (Smeralda, 2004) ou a I’éducation : la honte et la violence
restent investis comme outils éducatifs (Brereton, 2010 ; Charles-Nicolas, 2018 ; Hilaire, 2003 ;
Mulot, 2019 ; Nuissier, 2013).

Dimension émotionnelle de I’héritage de I’esclavage

Alors que beaucoup de participants affirment ne pas se soucier des problématiques liées a
I’esclavage, la dimension émotionnelle se fait chez certains ’interface du vécu des ancétres et

des descendants :

« J'ai été traversé par toutes les émotions. Par beaucoup d’émotions. La colere, la pitié,
la tristesse. La peur un peu aussi, méme si je [’ai pas Vécu» homme, 43 ans,
Guadeloupe ; « Je [’ai pas vécu mais j ai des émotions. De la souffrance, de la tristesse,
de la colere car il y a des choses qu’on ne peut pas accepter » homme, 60 ans,

Guadeloupe



Des participants francais m’assurent que les émotions débordent. Certains m’ont donné
1’exemple des récentes manifestations causées par la mort de George Floyd aux Etats-Unis ; ils
attendent un événement similaire en France qui mettra le feu aux poudres. Ils disent guetter
I’événement déclencheur qui permettra la décharge des affects, sans faire référence a ’affaire
Traoré qui a pourtant mobilisé les mémes problématiques. Chez une minorité, le ressentiment
se mue en agressivité, de la vengeance jusqu’a ’envie de meurtre. Elle est tournée contre

’autre, le Blanc considéré comme fautif, comme pour exorciser les blessures :

« Je ressens de la tristesse, de la méchanceté (rires). Comme une envie de vengeance. »
R.88, femme 19 ans, Dominique ; « Quand on est confrontés & certaines situations avec
les métros (métropolitains) fout ¢a... (rires) On a envie de tous les tuer ! » 54 ans,

Guadeloupe ; « 1l faut tuer tous les Blancs ! » ami d’un répondant, Guadeloupe

Les problématiques du passé s’articulent a celles du présent. La société contemporaine hérite
de I’esclavage et de la traite transatlantique d’un racisme structurel qui impacte les relations
familiales, sociales et I’insertion professionnelle (Berté, 2010 ; Charles-Nicolas et Bowser,
2018 ; De Gruy, 2005 ; Enquéte TEPP/CNRS, 2021). Aussi, découvrir son histoire assombrie
par l’esclavage des ancétres peut impliquer la gestion d’émergences émotionnelles

perturbantes, qui menacent la parole et le lien social :

« Apres le film Selma j’avais de la colere et de la rage en moi alors que ¢a me concerne
pas, les choses ont évolué (...) Parfois je ressens des choses que j’'ai pas envie de
ressentir. J'ai beaucoup d’amis Blancs et apres le film Selma je n’arrivais plus a parler
a mon meilleur ami qui est Blanc, ¢a m’énerve. C’est comme une animosité qu’on
ressent et qui n’a pas lieu d’étre. C’est important de savoir d’ou on vient mais
maintenant j’ai tendance a éviter les films sur le sujet » homme, 20 ans, Guadeloupe ;
« Je regarde pas les films sur [’esclavage, je sais pas si c’est un trauma ou si ¢a me
choque. Le lendemain du film quand je recois des métros (métropolitains) j arrive plus
a les regarder en face. Et c’est pas possible vu que je tiens une boutique de souvenirs,
je vis du tourisme ! Donc je regarde plus les films sur ce sujet. » femme 65 ans,

Guadeloupe

Face au sentiment de malaise, de désarroi, des mécanismes de défenses similaires se mettent en
place dans I’individuel et le collectif : le déni et 1’évitement de I’histoire. Chez d’autres, les

émotions s’étouffent dans un passage a I’acte avorté par une impossible adresse :



«J’ai arrété de lire sur l’esclavage et je n’ai plus jamais lu sur ce theme, pour me
remettre de ma colere et [ 'oublier » femme 50 ans, Dominique ; « L esclavage ¢ ’est une
douleur psychique car on ne peut pas répondre directement » homme 74 ans,
Martinique ; « Je ressens de la colere, ¢a me fout la rage, ¢ca m’aigrit mais je peux pas
m’emporter contre les Blancs de maintenant, ils étaient pas la ! » homme 43 ans,

Guadeloupe

De I’élaboration salvatrice du travail psychique

L’héritage de 1’esclavage peut représenter un « frein psychologique » (R.59, homme, 44 ans,
Martinique) : il s’apparente a une haine envers soi-méme liée a un sentiment d’infériorité da a
la couleur de peau, et d’une hostilité envers la réussite des semblables (Charles-Nicolas, 2018 ;
De Gruy, 2005 ; Fanon, 1952 ; Grier et Cobbs, 1969). Cet héritage nécessite un travail sur soi
pour permettre le cheminement des émotions douloureuses et se libérer de leur poids. Ce travail
prend la forme d’une élaboration psychique a travers une compréhension de 1’histoire, de

I’adoption d’un positionnement basé selon les répondants sur un esprit critique :

« Je suis quelqu’un de pacifiste, et ¢ca demande du travail d’étre pacifiste ! (...) je me
suis libéré de tout ca grace a la pensée » homme, 44 ans, Martinique ; « Celui qui
ressasse [’esclavage n’a peut-étre pas compris. Je me suis positionnée a l’'université,
parce qu’on nous pousse a réfléchir, a penser par soi-méme » femme, 48 ans,

Martinique

La réflexion et 1’élaboration semblent permettre d’éluder la cristallisation d’un ressentiment en
agressivité et le racisme envers les Blancs. Le travail de liaison psychique se noue a un besoin

d’avancer, d’apaiser le rapport au passé :

«J'ai des ascendances esclaves mais je vais pas dire que je suis descendante d’esclave.
Ce serait comme s approprier leur douleur alors qu’eux étaient fouettés » femme, 28
ans, Martinique ; « Mais on fait un travail sur nous. Sinon on va toujours rester dedans.

Nous sommes des humains, on a tous le méme sang, il faut avancer » femme, 58 ans,



Martinique ; « Il y a un travail personnel a faire pour se détacher de certaines choses.
Indirectement positif car ¢a oblige la personne a comprendre la vie dans un sens, c’est
plus grand que [’aspect sociétal, pour comprendre ¢a pousse a un dépassement de soi,

comme toute souffrance » femme, 36 ans, Guadeloupe

La passation du questionnaire, qui mobilise parole et réflexion, a pu étre support de
I’élaboration salvatrice : plusieurs répondants me remercient de leur avoir offert un espace

d’expression sur ce théme et en verbalisent le bénéfice.

Conclusion

Ainsi, notre étude éclaire sur la dimension psychologique de I’héritage des descendants
d’esclaves aux Antilles. Alors que le passé esclavagiste ne constitue pas une problématique
pour certains, il représente pour d’autres un travail d’appropriation de 1’histoire. La subjectivité
des héritiers est traversée par des mécanismes identificatoires qui soutiennent des divisions
raciales. Les affects impliquent chez certains un besoin de décharge qui peut s’articuler a un
racisme développé ou subi ; ou encore il convoque un besoin de défense, de repli dans le déni
ou I’évitement des sources de connaissances (films, livres...). La perpétuation de schémes issus
de I’esclavage dans la société post-esclavagiste (politiques, sociaux, économiques) alimente des
ressentiments. L’héritage de 1’esclavage met les Antillais au défi de la préservation du
narcissisme et d’un lien social interracial. D’efforts de contention émotionnelle en réflexions,
la pensée et la parole sont alors de mise pour le traitement psychique de ce leg. Elles semblent
enclencher un mécanisme d’élaboration qui libére des pesanteurs de 1’histoire. Les descendants
d’esclaves font donc face a des enjeux psychologiques spécifiques liés a un héritage meurtri,
qui dévoilent toute la complexité de la réflexion autour des réparations de 1’esclavage aux

Antilles.



Bibliographie

Berté Philippe, « Couples » et modéles de familles en Martinique, La revue lacanienne, (8), 71-
80, 2010. https://doi.org/10.3917/Ir.103.0071

Brereton Bridget, The Historical Background to the Culture of Violence in Trinidad and

Tobago. In Caribbean review of gender studies, Issue 4., 2010

Charles-Nicolas Aimé, L’esclavage : quel impact sur la psychologie des populations ? In
L’esclavage : quel impact sur la psychologie des populations ? Sous la direction de Charles-
Nicolas A. et Bowser B., Editions Idem, 2018

Charles-Nicolas Aimé et Bowser Benjamin (dir.), L esclavage : quel impact sur la psychologie

des populations ? Editions Idem, 2018
Degruy Joy, Post traumatic slave syndrome, Joy Degruy Publications Inc, 2005, 2017

Douville Olivier, Chapitre 6 — Mémoires du corps esclave, subjectivations actuelles, Dans : O.
Douville, Les figures de 1’Autre . Pour une anthropologie clinique (pp. 167-188), Paris:
Dunod, 2014

Enquéte TEPP (Travail Emploi et Politique Publique) et CNRS (Centre national de la recherche

scientifique), Un Parisien a plus de chance d’étre embauché dans un restaurant au détriment

d’un natif de Martinique, Martinique la 1¢¢, 18/12/ 2021
Fanon Frantz, Peau noire, masques blancs, Edition du Seuil, 1952

Giacobino Ariane, Peut-on se libérer de ses genes ? L épigénétique, Stock, 2018a

Giacobino Ariane, La transmission épigénétique : comment un traumatisme s’inscrit-il dans
I’ADN ? Quelles suites ? In L’esclavage : quel impact sur la psychologie des populations ?

Sous la direction de Charles-Nicolas A. et Bowser B., Editions Idem, 2018b
Grier William H. et Cobbs Price M., Black rage, Bantam,1969

Govindama Yolande, Esclavagisme et acculturation. Le déni du traumatisme comme
mécanisme de défense, Stress et Trauma 2003 ; 3(4) : 255-262, 2003

Hilaire Marie-Michelle, Familles enfants et société, Voies tropicales, 2003


https://doi.org/10.3917/lrl.103.0071

Laguerre Claire-Emmanuelle, Evénements traumatiques a la Martinique, L’Harmattan, 2014

Mulot Stéphanie, Je suis la mére, je suis le pére : I’énigme matrifocale. Relations familiales et

rapports de sexes en Guadeloupe, These de doctorat, Paris EHESS, 2000

Mulot Stéphanie, Le mythe du viol fondateur aux Antilles francaises, Ethnologie francaise,
(37), 517-524, 2007. https://doi.org/10.3917/ethn.073.0517

Mulot Stéphanie, [Conférence] Congrés « Education et résilience » de 1’Association
Internationale de Formation et de Recherche en Education Familiale (AIFREF), Schoelcher,
15-17 mai 2019

Nuissier Errol, Psychologie des sociétés créoles, Caraibeditions, 2013

Reid Omar G., Mims Sekou et Higginbottom Larry, Post Traumatic Slavery Disorder :

Definition, Diagnosis and Treatment. Etats-Unis : Xlibris, 2004
Sméralda Juliette, Peau noire, cheveu crépu : [histoire d’une aliénation, Editions Jasor, 2004

Suréna Guillaume, Traumatisme béké, traumatisme négre, Le Cog-héron 2005/2 (no 181), p.
28-39, 2005. DOI 10.3917/cohe.181.39

Wiltord Jeanne, Traumatisme, colonisation et topologie. [Conférence] Intervention aux

journées sur la topologie, Association Lacanienne Internationale, Paris, 23 juin 2012

Wiltord Jeanne, Mais qu est-ce que c’est donc, un Noir... : et d’abord un Noir, c’est de quelle
couleur ? : essai psychanalytique sur les conséquences de la colonisation des Antilles, France :

Editions des Crépuscules, 2019


https://doi.org/10.3917/ethn.073.0517

