« Ancrages psychanalytiques en recherche universitaire : enracinement conceptuel,

transmission et décentrement »*

Charlotte Gibelin,
Psychologue clinicienne,
Doctorante au LIRCES

Liminaire

Depuis Freud, la psychanalyse puise ses racines dans I’interdisciplinarité (anthropologie,
art, littérature, philosophie...). Ce faisant, sa capacité¢ heuristique s’est affirmée dans la
référence constante a une exteriorité, tout comme la psychanalyse a pu influencer elle-méme
des champs épistémiques variés. Notre propos visera ici a réaffirmer — ou plus exactement
revisiter — quelques principes élémentaires a cette méthodologie de recherche si
caractéristique, cela a partir des catégories que nous emprunterons d’enracinement
conceptuel, de transmission et de décentrement. La résonnance du propos s’étendra peut-étre
bien, alors, a des questions contemporaines afférentes & la construction et la diffusion des
savoirs, au sein d’une époque qui semble marquée elle davantage par I’uniformisation et un

déracinement des spécificités disciplinaires.

Précisons que notre travail de recherche doctoral a pour objet précisément I’enracinement
et le déracinement, dans une conceptualisation théorico-clinique du sujet du langage et du lien
social. Ces coordonnées nous serviront ainsi de repéres pour appuyer notre hypothése.

De quelques éléments sur la dialectique enracinement/déracinement

! Le présent écrit fait suite & notre intervention dans le cadre de la XVII®™ journée du SIUEERPP (Séminaire
Inter-Universitaire Européen d’Enseignement et de Recherche en Psychopathologie et Psychanalyse), laquelle
s’est tenue a l’université de Nanterre autour de la thématique, 6 combien d’actualité, de « Demain, la
psychanalyse... a I'université ? ».



Travailler sur la conceptualisation d’enracinement/déracinement m’a menée a porter un
intérét particulier a de tels processus en termes de modalités d’ancrages des pratiques et des
concepts dans les sciences humaines, et plus particulierement pour le champ référentiel dans
lequel nous nous inscrivons, a savoir la théorie et la pratique clinique d’inspiration

psychanalytique.

Dans mon trajet universitaire, c’est par un mouvement inaugural de décentrement (une
expérience cliniqgue au Togo pendant mon cursus universitaire) — exil vers un ailleurs
impliquant un retour & soi — que s’est posée pour moi la question de 1’enracinement et du
déracinement, comme éléments qui trouveraient une intelligibilité métapsychologique?, tout
en engageant le niveau d’une lecture psychanalytique du lien social et des faits qui s’y

rencontrent.

L’enracinement et le déracinement sont des notions issues en premier lieu de la
théorisation de Simone Weil (1909-1943). La thématique de mon travail de thése s’origine
dans une rencontre avec 1’ceuvre dite « testamentaire » de la philosophe : L ’enracinement,
prélude a une déclaration des devoirs envers 1’étre humain (texte écrit en 1943 et publié pour
la premiere édition en 1949). Chemin faisant, la pensée de Simone Weil identifie
I’enracinement au rang de véritable besoin de I’étre humain, besoin qu’elle considére comme
le plus important, le plus méconnu et difficilement définissable de ce qu’elle nomme /’dme
humaine (1949). Le besoin d’enracinement signifie alors 1’existence de racines en chaque étre
humain dans I’affiliation et la participation a des milieux, des collectivites, qui lui assurent la
transmission d’une nourriture morale, intellectuelle, spirituelle, etc. Bien plus encore que
I’aspect théorisé et conceptuel de sa pensée, Weil invite le lecteur a une profonde réflexion
quant a la dimension éthique, consubstantielle de 1’étre humain. Cette éthique sans faille mise
au premier plan de toute élaboration et de tout acte posé prend sa source dans la considération
de chaque sujet de maniere unigque, avec son parcours, ses ancrages, lesquels pour nous, dans

une référence analytique, résonnent dans le champ langagier et social.

Le modéle que nous proposons d’explorer lors de notre recherche doctorale s’articule
autour de I’hypothése suivante : ’enracinement (et le déracinement qui en est le pendant) se
fonde en une dialectique psychique et structurante pour le sujet, dans son rapport au langage
(s’enraciner dans la langue de 1’ Autre, de ses signifiants) et au lien social (s’enraciner comme

sujet du collectif). L’enracinement de chacun ne se situerait pas au lieu géographique, mais

? Métapsychologique au sens de I’appareil conceptuel psychanalytique.



bien plutdt dans 1’espace langagier qui fait lien social entre les €tres parlants. De la méme
maniére, quand le sujet est en proie au déracinement (nous pourrons penser a diverses figures
cliniques contemporaines que sont la solitude, la dépression, la souffrance au travail, la perte
de liens familiaux et sociaux...), c’est de son rapport a I’Autre dans ses ressorts structurants

du point de vue psychique dont il est question.

Le décentrement comme méthodologie de recherche

L’enracinement tel que nous le déclinons convie a nous intéresser subséquemment a
I’articulation logique de déplacement. En cela, la dialectique enracinement/déracinement est a
mettre en lien avec le mouvement de déplacement et plus précisément de décentrement, lequel
est a définir comme forme de bifurcation vers un ailleurs impliquant un retour. C’est en cela
que le décentrement nous semble a la fois fondamental et nécessaire a tout travail de
recherche. Il concerne 1’éloignement du corpus de référence et donc la capacité a se déprendre
d’une trop grande fixité, tout comme de pouvoir ouvrir a un extérieur. Le décentrement se
définit alors dans D’appréhension de 1’objet de recherche par le prisme d’une nouvelle
perspective, tout en gardant comme point de repere notre enracinement a ce méme objet de
recherche. 11 s’agit ici d’une (re)découverte de 1’objet dans la fonction réflexive (au sens tant
de la réflexion intellectuelle que d’un miroir qui réfléchit) de 1’étranger, de I’inédit, de

I’extérieur.

Actualités psychanalytiques

Le cursus universitaire dont je suis issue s’est nourrie essentiellement de la référence a la
psychanalyse. Et cela me méne a me questionner aujourd’hui sur plusieurs points. Comment
penser les tentatives de déracinement que vit la psychanalyse, que ce soit dans 1’espace
universitaire ou dans 1’espace institutionnel (établissements medico-sociaux en particulier) ?
Ainsi, a partir des réflexions et des rencontres cliniques du quotidien, comment faire
I’hypothése de nouvelles modalités d’enracinement de 1’approche psychanalytique ? Et
comment faire valoir la spécificité qui est la sienne comme support pour penser la

psychopathologie, les souffrances subjectives, mais aussi les différents mouvements du lien



social dans son actualité ? Enfin, comment promouvoir une approche psychanalytique
dynamique et ouverte & la pluridisciplinarité, par sa tradition méme, comme incarnation
possible d’une posture éthique face a la promotion de savoirs de plus en plus experts et

atomiseés ?

La réflexion que nous soutiendrons a ce stade sur la place de la psychanalyse a 1’université
est en lien avec I’enracinement du discours psychanalytique dans 1’espace universitaire.
L’enracinement d’un discours s’établit dans 1’altérité qui lui donne corps. Le discours
psychanalytique fut en ce sens assez emblématique, participant fondamentalement aux filiéres
de psychologie clinique et psychopathologique, questionnant I’anthropologie (en particulier
lévi-straussienne) et de maniére plus larges les sciences sociales, inspirant encore les lettrés et
les disciplines artistiques autour du rdle de I’inconscient et des expressions des profondeurs de

I’ame dans la création.

Pour Lacan (1968-69), il est a souligner par ailleurs que le lien social s’articule et
s’organise en discours. Pourrions-nous alors penser la place de la psychanalyse comme
participant du lien social universitaire ? L’institution universitaire s’affirme idéalement
comme un espace de construction de savoir et de transmission. Et sa richesse réside en partie
dans le dialogue inter- et pluri- disciplinaire qui se joue dans un espace fécond, véritable
laboratoire d’idées. La dimension du savoir se trouve de ce point de vue en construction et en
partage, dans un mouvement de decentrement vis-a-vis de la discipline d’origine, afin
d’ouvrir le champ au dialogue, a l’altérité¢ et toute remise en question indispensable a la

recherche.

A Toccasion d’un colloque pluridisciplinaire tenu en octobre 2016 que nous avions le
privilége de co-organiser®, notre posture de chercheur était interrogée a travers une démarche
méthodologique de recherche qui se construit autour des mouvements de déplacements, de
décentrements et de retours, en ne perdant pas de vue les points d’enracinement qui forgent
notre attachement conceptuel et pratique. Une démarche qui se veut tout autant du cété de la
création, de la nouveauté, de 1’actualisation. Nous postulions, en effet, que c’est par

I’entremise de ces mouvements qu’une recherche peut trouver une dynamique et se nourrir

¥ Une rencontre scientifique sous la forme d’un colloque international fut organisée avec pour thématique ces
notions de déplacements et leur fonction déterminante pour le chercheur : «Le chercheur-voyageur.
Déplacements, mouvements des savoirs et constructions épistémologiques », les 7 et 8 octobre 2016 a Nice, dont
les actes sont parus depuis (Gibelin, Halford, Panagos, 2018).



d’une dose d’enthousiasme et de désir. La dimension du déplacement/décentrement fut pour

nous la direction méthodologique et méme éthique dans le travail de recherche.

Pour résumer, la dimension de décentrement convoque la question de 1’enracinement, en
cela qu’il s’agit dans ce mouvement d’un déplacement qui garde comme point d’orientation
ses assises d’origine, soit la ou s’enracine I’objet de la recherche. Au fil de mon travail de
these, j’ai entrepris d’analyser quelles pouvaient étre les conditions nécessaires pour une
possibilité d’enracinement des pratiques et des concepts en un lieu (institutionnel,

universitaire, culturel...).

Enseignement et transmission de la psychanalyse

Il y a tout juste cent ans, Freud se posait déja la question dans son écrit: « Doit-on
enseigner la psychanalyse a 1’Université ? » (1919). Sa réflexion quant & la place de la
psychanalyse a I’université portait alors sur la formation des médecins. Selon Freud, ceux-cCi
ne devaient pas nécessairement étre formeés a la psychanalyse en tant que pratique, mais que
leur soit plut6t enseigné un savoir sur la psychanalyse et venant de la psychanalyse. Freud
considére la que la psychanalyse dispose d’autres espaces de transmission et peut se passer de
I’enseignement a 1’université. Cependant, il met ’accent sur une influence fécondante de la

pensée psychanalytique pour les autres disciplines.

Autre exemple au sujet des mouvements de la psychanalyse et de son enseignement, celui
du parcours de Lacan, lequel témoigne de temps d’exil et de décentrement, de créations
d’espaces nouveaux ou enraciner son enseignement. Ces temps féconds furent ainsi ceux de
sa rencontre avec le structuralisme lévi-straussien, déterminant dans son amorce d’un « retour
a Freud » alors tout a fait inédit. Les mouvements de décentrements revétirent une fonction
déterminante dans la construction théorique et la transmission que Lacan opéra de I’ceuvre
freudienne, puisque Lacan n’a jamais cessé de se réclamer freudien. Dépassant une
transmission du méme, le style lacanien s’exprimera dans un enseignement oral tout a fait

atypique et subversif sur la lecture des écrits psychanalytiques fondateurs.

Si ces moments de décentrement font partie de la trajectoire de la psychanalyse, de sa

transmission et de son enseignement, alors pour « Demain, la psychanalyse a I’université », le



champ est ouvert a la créativité, I’invention de nouvelles modalités d’enracinement et de

dialogue avec les disciplines autres.

Evoquer I’espace universitaire n’est pas sans nous mener a la question fondamentale de la
transmission, clef de voute s’il en est de I’institution. En cela, les apports de Jacques Hassoun,
psychanalyste lui aussi, constituent un éclairage précieux pour penser la dimension de
I’enseignement, de passage, de transmission de savoir. Soulignons, en préalable, que « C’est
au moment ou une civilisation, une société ont été soumises a des bouleversements plus ou
moins profonds, [la ou les] liens sociaux se délitent, se défont, du moment que 1’histoire
semble s’étre stoppée, tout a coup la question de la transmission s’impose » (Hassoun, 1995,

p. 93). Propos qui interrogent sans nul doute notre modernite.

En outre, Hassoun présente la transmission dans la valeur de fiction qui est sienne, avec la
nécessité d’un espace de liberté et d’appropriation singuliére a I’endroit de celui qui la regoit.
L’originalit¢ de Hassoun et de son regard de psychanalyste tient en ceci de considérer la
transmission comme le dépassement de la répétition (moquant au passage la tendance a
fabriquer des « perroquets » ou des « clones »), en ce sens qu’elle intégre invariablement la
question de la création. Une création et une serie de différences qui vont a I’encontre de
I’inertie qui est celle de la transmission du méme. La encore s’entrevoit la nécessité de
I’ouverture comme principe didactique, la capacité de transmettre en intégrant de 1’ailleurs, de
la nouveauté, de I’étranger, ce qui engage encore la question de la circulation du discours et

de son ouverture a I’ Autre (ici la pluridisciplinarité).

Conclusion

La question autour de laquelle nous tournons est peut-étre bien : qu’en est-il aujourd’hui
des modes d’ancrage du discours psychanalytique a I’université ? Il nous semble qu’a la
faveur des quelques éléments que nous avons présentés, il serait opportun de soutenir
I’enracinement du discours analytique au sein de 1’espace universitaire dans la capacité
pluridisciplinaire, dynamique et heuristique qu’il charrie, sans omettre la responsabilité méme
de ceux qui le font vivre et qui risqueraient de le réduire, en réaction aux attaques dont il est la

cible, a un bastion recroquevillé sur lui-méme et peu soucieux de ce qui lui est extérieur.



Références bibliographiques :

FREUD S. (1919), « Doit-on enseigner la psychanalyse a I’Université ? » in Résultats, idées,
problémes, Tome | (1880-1920), Paris, PUF, 1984, p. 239-242.

GIBELIN C., HALFORD A.-L., PANAGOS M. (sous la dir.), Le chercheur-voyageur :
Déplacement(s), mouvements des savoirs et constructions épistémologiques, Paris,
L’Harmattan, 2018.

HASSOUN J. (1995), « Transmission », in Recherches freudiennes. Séminaire 1994-1995,
Enfances, Publication de ’TUFM de Nice, p. 93-114.

LACAN J. (1968-1969), Le seminaire livre XVI : D’un Autre a [’autre, Paris, Le Seuil, 2006.

WEIL S. (1949), L enracinement : Prélude a une déclaration des devoirs envers [ ’étre
humain, Paris, Gallimard, 2011.



