
1  

La complexité des masculinités dans L’Insulte de Ziad Doueiri (2017) 

Carla DREIJ, Doctorante en SIC, LIRCES, UCA, mars 2023 

 

 

 

Introduction 

La masculinité est une construction sociale complexe qui change d’une culture à une autre. 

Comme l’a souligné Steve Craig, « la masculinité est ce que la culture attend de ses hommes » 

(1992 : 3). En effet, il existe un modèle hégémonique propre à chaque société qui définit les 

normes et les valeurs associées à la masculinité. Raewyn Connell a conceptualisé la notion de « 

masculinité hégémonique » en 1987, avant de revisiter le concept en 2005. La masculinité 

hégémonique, telle que définie par Connell, est une « configuration des pratiques de genre visant 

à assurer la perpétuation du patriarcat et la domination des hommes sur les femmes » (2005 : 77). 

Autrement dit, c’est la masculinité conventionnelle qui préserve les stéréotypes liés à la virilité et 

à la domination. S’ensuit, les masculinités complices qui tirent bénéfice de cette hégémonie, les 

masculinités subordonnées qui s’appliquent aux hommes homosexuels et plus largement à ceux 

considérés comme « efféminés » et pas suffisant virils, et les masculinités marginalisées qui 

concernent des groupes sociaux minorisés comme les hommes pauvres et/ou racisés. Il est crucial 

de noter que ces formes de masculinités sont changeantes et fluides et varient selon le contexte 

social, historique, politique et culturel : « Les masculinités hégémoniques et complices ne sont pas 

plus monolithiques que ne le sont les masculinités subordonnées et marginalisées » (Connell, 

2019 : 47). 

Les personnages masculins peuvent incarner les stéréotypes conventionnels de la virilité, 

mais ils peuvent aussi refléter les tensions socioculturelles. Dans le contexte de la fiction, Brian 

Baker souligne dans son ouvrage Contemporary Masculinities in Fiction, Film and Television, que 

« même les formes hégémoniques de la masculinité, celles qui sont le plus validées par les 

idéologies de la modernité capitaliste, ne sont pas de simples reflets de ces impératifs » (2015 : 

243). Il avance que les représentations de la masculinité dans les médias peuvent être des terrains 

où les normes et les attentes sociales sont remises en question, subverties ou redéfinies, offrant 

ainsi des négociations, des possibilités de diversité et de résistance aux modèles conventionnels de 

la masculinité. 

Contextualisation de L’Insulte 

Le cinéma libanais du début du XXIe siècle est tiraillé entre la nécessité de traiter la guerre 

comme thème principal ou de la faire figurer en arrière-plan du récit après que les gouvernements 

successifs ont eu décidé de faire tabula rasa (Millet, 2017 ; Korkomaz, 2019). En outre, la guerre 

civile (1975-1990) a été marquée par une présence masculine dans ses groupes armés. Dans le 

cinéma libanais post-guerre, la représentation des masculinités peut refléter la culture de la 



2  

masculinité nationaliste conventionnelle qui a été renforcée pendant la guerre civile par des idéaux 

nationalistes visant à légitimer l’implication masculine dans les conflits. Cependant, le cinéma 

libanais post-guerre peut également révéler une complexité dans la représentation des masculinités 

hégémoniques, montrant qu’il n’y a pas de bloc homogène de masculinité. 

Dans le cadre de cet article, nous tâcherons d’analyser les masculinités représentées dans 

le film L’Insulte (2017) de Ziad Doueiri. Ce film illustre concrètement la représentation d’une 

gamme de masculinités. Notre objectif est d’identifier et d’analyser la complexité et la diversité 

des expériences masculines dans le cinéma, à la fois dominantes et subordonnées. L’Insulte, 

également connu sous son titre original en libanais Qadiya raqm 23 [Cas numéro 23] est un film 

dramatique-thriller. Il a été co-écrit par Doueiri et Joëlle Touma. Nous avons choisi cette œuvre 

cinématographique pour plusieurs raisons. Tout d’abord c’est le premier film libanais à avoir été 

nominé pour l’Oscar du meilleur film en langue étrangère en 2018. Ensuite, ce film est l’un des 

plus grands succès au box-office libanais. En outre, le film a suscité des débats internationaux qui 

ont dépassé les frontières du pays ce qui souligne son importance et justifie son analyse. La 

popularité de L’Insulte n’est pas anodine parce qu’un film populaire est un film qui alimente les 

imaginaires du public. Il est important de savoir quelles sont les masculinités véhiculées dans ce 

produit culturel et ce qu’elles disent sur le monde dans lequel nous vivons. 

Le synopsis est le suivant : il s’agit d’une dispute de caniveau insignifiante entre un 

mécanicien chrétien libanais (Tony Hanna) et un contremaître palestinien musulman refugié 

(Yasser Salameh) qui a eu lieu dans le quartier de Fassouh à Achrafieh, dans le secteur Est de 

Beyrouth. Lorsque l’équipe du contremaître tente de réparer la gouttière, le mécanicien leur refuse 

l’accès à sa propriété. Le mécanicien brise alors la gouttière avec un marteau, Yasser insulte Tony 

et le traite de « sale con » ; les choses deviennent rapidement incontrôlables. Malgré de 

nombreuses tentatives de médiation, la situation s’envenime lorsque Tony lance une injure à 

Yasser, alors que ce dernier est venu s’excuser, en souhaitant la mort de tous les Palestiniens : 

« Ariel Sharon aurait dû vous exterminer tous ». En conséquence, le contremaître agresse le 

mécanicien et lui casse les côtes. Tony porte plainte et Yasser est arrêté et inculpé. La dispute 

devient rapidement une affaire d’opinion publique qui se concrétise au tribunal. Le procès révèle 

des ressentiments, des séquelles de guerre et des histoires violentes entre les deux communautés, 

mettant en lumière les difficultés de la cohabitation intercommunautaire et déclenchant une 

puissante exploration du passé et du présent. 

Durant le procès, les deux avocats (Wajdi Wehbi) qui défendait Tony, et sa fille (Nadine) 

qui plaidait gratuitement pour Yasser, ont creusé dans la plaie des souvenirs violents de la guerre 

civile affectant l’état d’esprit de leurs clients tels que le ‘Septembre noir’ (1970), le massacre de 

Damour (1976), l’assassinat de Bachir Gemayel (1982) et les massacres de Sabra et Chatila (1982). 

Le film traite la question de la haine et de la rancœur des chrétiens de Beyrouth-Est envers les 

Palestiniens, qui étaient leurs ennemis durant la guerre, et vice versa. Contrairement au point de 

vue du leader de l’ex-milice chrétienne des Forces Libanaises (Samir Geagea), qui prône la 

réconciliation et l’oubli de la guerre, le film permet à chacun des deux protagonistes de s’exprimer 



3  

sur ces évènements et sur leur haine envers l’autre, afin de comprendre les raisons cachées derrière 

cette haine. Enfin, le film aborde les questions de l’identité, de la culpabilité et de la réconciliation 

dans le contexte du Liban post-guerre civile. 

Question de recherche 

À partir de ces considérations, nous formulons la problématique suivante : comment 

L’Insulte met-il en évidence la complexité des masculinités et comment cette complexité est-elle 

influencée par des facteurs tels que la religion, la classe sociale et la nationalité ? 

En analysant les interactions entre les protagonistes masculins, leurs contextes sociaux et 

culturels, et les stéréotypes et normes de genre qui les influent, cet article vise à éclairer les enjeux 

sociaux et politiques liés à la construction et à la représentation des masculinités, ainsi que les 

potentialités de changement et d’évolution des modèles dominants et hégémoniques. Autrement 

formulé, cette proposition d’article tend à analyser les représentations des masculinités dans 

L’Insulte et comment les personnages masculins en constante évolution s’inscrivent dans les 

différentes représentations et performativité de la masculinité au sens butlérien (2005) du terme. 

Nous nous situons dans la même lignée de travaux de Baker (2015) et Connell (2005) qui 

ont accordé une importance à la diversification et au dynamisme des représentations des 

masculinités selon les contextes et les sociétés. Nous partirons ainsi de l’hypothèse que les 

masculinités hégémoniques présentes dans L’Insulte mettent en évidence la complexité et la 

variété des masculinités présentes dans la société libanaise. Ces modèles dominants et 

hégémoniques peuvent évoluer au fil du récit. Une deuxième hypothèse suggère que l’identité 

nationale, la classe sociale et la religion jouent un rôle décisif dans la performance de ces 

masculinités. Dans cette optique, le contexte socio-politico-religieux des deux protagonistes Tony 

et Yasser diffère largement et influe sur leur position dans le film. 

Méthode d’analyse 

Nous optons pour une approche intersectionnelle et contextuelle qui prend en compte des 

facteurs importants dans le façonnement des masculinités tels que le croisement de la religion, la 

nationalité, le sexe et la classe sociale en nous basant sur les travaux de Collins & Bilge (2016). 

L’approche contextuelle permet d’examiner le film de manière plus nuancée, en prenant en compte 

le contexte historique, social, culturel et politique et les interactions complexes entre divers 

facteurs socioculturels qui influencent le développement et l’expression des masculinités. 

Nous aurons également recours à l’outil heuristique Connellien qu’est la « masculinité 

hégémonique » que nous mettrons en contraste avec d’autres formes de masculinités. Ces outils 

s’avèrent efficaces pour analyser la gamme des masculinités présentes dans le film en question et 

décortiquer les dynamiques de pouvoirs et les relations sociales sous-jacentes qui peuvent 

influencer la représentation des masculinités dans les produis des médias de masse. En effet, « le 

concept d'intersectionnalité complète celui de masculinité hégémonique » (Larsen & Christensen, 



4  

2008 : 56) en mettant en évidence l’interaction entre le sexe, la classe sociale, la religion et la 

nationalité. Il permet également de comprendre les liens complexes entre les différentes formes 

d'oppression et les privilèges. 

Nous débuterons par l’analyse des personnages masculins dans le film : Tony Hanna, 

Yasser Salameh, Wajdi Wehbé, le juge Chahine, Samir Geagea, Talal le directeur général, le 

Président de la République. Nous prêterons une attention particulière à leurs différentes trajectoires 

narratives et la performance de leur masculinité tout au long du film à travers les éléments narratifs 

tels que le récit filmique, les lieux et les personnages. Au niveau microsocial, nous appliquerons 

deux variables de codage liées aux personnages : la variable dramatique (statut, type de rôle, 

objectif dramatique), la variable démographique (sexe, âge, religion, nationalité, classe, état 

marital, langue et profession). Ces données nous permettrons de questionner les expériences 

individuelles de chaque personnage et d’analyser les oppressions et/ou privilèges que subissent à 

travers l’évolution du récit. Elles nous permettront d’analyser la performance et l’interaction 

entre les deux protagonistes à travers des éléments de mise en scène (les plans, le montage, la 

musique et les choix esthétiques). Au niveau macrosocial, nous interrogerons les structures de 

domination et les systèmes d’oppressions qui parsèment la société libanaise et qui sont reflétés 

dans le film. Enfin, nous prêterons une attention toute particulière aux rapports entre les 

masculinités et les féminités, puisque « certains modèles de masculinité sont socialement définis 

en contraste par rapport à certains modèles (qu’ils soient réels ou imaginaires) de féminité » 

(Connell & Messerschmidt, 2005 : 848). Cela permettra une analyse approfondie des 

dynamiques de genre présentes dans le film. 

Bibliographie 

BAKER, Brian, Contemporary Masculinities in Fiction, Film and Television. London : Bloomsbury 

Publishing, 2015. 

BUTLER, Judith, Trouble dans le genre : pour un féminisme de la subversion. Paris: La Découverte, 

2005. 

COLLINS HILL, Patricia & BILGE, Sirma, Intersectionality. Cambridge: Polity Press, 2016. 

CONNELL, Raewyn. W., Masculinities. Berkeley: University of California Press, 2005. 

CONNEL, Raewyn W. & MESSERSCHMIDT, James W., “Hegemonic Masculinity. Rethinking the 

Concept”, Gender & Society, vol. 6, n° 19, pp. 829-859, 2005. Retrieved from 

https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/089124320527863. 

CONNELL, Raewyn W., « Des hommes de raison ». Traduit par Anne-Charlotte Millepied et Simon 

Ridley. Cahiers du Genre, vol. 2, n° 67, p. 25‑48, 2019. Disponible sur 

https://doi.org/10.3917/cdge.067.0025. 

CRAIG, Steve, Men, Masculinity and the Media. Thousand Oaks : SAGE Publications, 1992 

https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/089124320527863
https://doi.org/10.3917/cdge.067.0025


5  

KORKMAZ, Joseph, Présence du cinéma libanais. Paris: L’Harmattan, 2019. 

LARSEN, Jørgen Elm & CHRISTENSEN, Ann-Dorte, “Gender, class, and family: men and gender 

equality in a Danish context. Social Politics”: International Studies in Gender, State and Society, 

vol. 1, n°. 15, pp. 53-78, 2008. Retrieved from https://doi.org/10.1093/sp/jxn004. 

MILLET, Raphaël, Cinema in Lebanon. Beyrouth : Rawiya, 2017. 

https://doi.org/10.1093/sp/jxn004

