Une approche de la cosmogonie et de la musique des communautés
Kichwas de Cotacachi et Otavalo, Andes-Equateur

Résumé

Les communautés kichwas de Cotacachi et d'Otavalo, établies dans la Sierra au nord de
I'Equateur, vivent et coexistent dans une ambiance socio-culturel trés riche en ritualités et
sonorités, a travers lesquelles se manifeste une conception de l'univers et du kay pacha (le
monde d'ici, le monde des vivants). La musique, écoutée depuis la discipline de
I'ethnomusicologie, ouvre de multiples portes autour du tissu culturel, lesquelles vont
résonner dans divers champs tels que la politique, I'histoire, I'économie, I'esthétique, les
valeurs culturelles, la cosmogonie, parmi beaucoup d'autres. Dans cet article, je vais
tenter d'établir une approche entre la musique et la cosmogonie de communautés kichwas
de Cotacachi et d'Otavalo, dont divers valeurs culturelles se rejoignent.

Lieu d'énonciation

Avec ma vision d'urbaine-meétisse, et avec les outils de I'anthropologie et ceux de
I'ethnomusicologie, discipline dans laquelle je prépare actuellement mon doctorat a
I'Université de Nice Sophia Antipolis, en France, je me suis approchée, dans I'année 2014,
des communautés kichwas de Cotacachi. Attirée par la richesse rituel et symbolique des
manifestations sonore des ces communautés, je me suis intéressée d'abord a la musique
de la harpe qui accompagne les veillées funébres des enfants et des personnes célibataires,
et plus tard, conduite par le fil conducteur de cette sonorité, jai été captivée par la
musique des mariages, au moment de comprendre que la musique de la harpe a la méme
importance dans ces deux rituels. Au cours de I'année 2018, et sous le cadre du Concours
Publique National pour les projets artistiques et culturels 2017-2018, en Equateur, j'ai
étendu les horizons sonores et je me suis approchée aussi des musiques des conjuntos ou
bande de musique, comme on l'appelle aussi. Ces groupes, trés présentes dans la région
d'Otavalo, sont composés généralement d’une guitare, d’un violon, d’une mandoline,
d’une ou deux quenas! et/ou de rondadores?, d’un bombo?® andin, et des voix.

Musique et cosmogonie & Cotacachi et Otavalo, Andes-Equateur

L'étre humain, des femmes, des hommes, des enfants; I'ambiance , les plantes, les
animaux ; tout ce qu'on peut voir, ressentir, toucher, et tout ce qu'on ne peut pas ; tout ce
que l'on peut contréler et tout ce qui va au de-la de nous méme ; la vie, la mort.

1 Quena : fliate a encoche de roseau ou bois originaire de la région andine (surtout la Bolivie et le
Pérou).

2 Rondadores : aérophone originaire de I’Equateur, construit avec six ou douze tubes de roseau,
plumes ou  os de condor, d’argile ou de plastique

3 Bombo andin : membranophone rond, construit en bois avec une peau de chévre ou autre, de
chaque coté. Il est frappé sur la peau avec une baguette.



L'expérience (subjective et collective) de cette réalité vécue par le runa/jagi, comme a
été appelé I'étre humain des Andes (kichwa-quechua o aymara) par le philosophe suisse
Josef Estermann, a lieu

« au travers d'une codification culturelle qui obéit aux besoins physiques et sociaux,
et qui introduit une 'valorisation' dans un monde idéalement non-axiomatique. C'est
ce que l'on pourrait appeler « cosmovisién » (cosmogonie) : un certain ordre du
kosmos en tant qu'altérité et transcendance réelle, par le biais de parametres
anthropologique (et méme anthropomorfique), mais pas nécessairement dans un
sens conceptuel, logique ou rationnel » (Estermann, 2015, p. 84)*,

Dans la cosmogonie Andine, le symbole le plus évoqué actuellement est probablement le
symbole de la chakana. Néanmoins, ce symbole a déja été analyseé par différents auteurs
(Michelle Wibbelsman; Pierre Duviols; Joseph Estermann, parmi beaucoup d'autres),
raison pour laquelle je ne vais pas m'arréter sur ce sujet.

Dans l'oeuvre d'Estermann, « Filosofia Andina. Sabiduria indigena para un mundo
nuevo, » le philosophe suisse souligne que, pour la culture occidentale, le graphique, le
texte et le visuel sont des éléments indispensables pour s'approcher a la réalité, alors que
pour les cultures des Andes, la realité devient plus intense et concentrée dans la
celébration, dans le rituel :

« leur forme préféerée est plutét le rituel, I'ordre visible, la sensibilité, la danse,
l'art, le culte. On pourrait parler d'une steto-centricité (dans le sens
kantienne de [l'aisthesis, mais aussi dans le sens artistique) o pragma-
centricité (l'action quotidienne et symbolique en tant que représentation d'une
certaine expérience) » (Estermann, 2015, p. 82).

D'autre part, selon Estermann, les cultures andines préservent la mémoire vivante de leur
histoire a travers les traditions orales, les chansons, les musiques, les coutumes, les rituels,
les vestiges archéologiques, les proverbes, etc. (Ibid. p. 80).

En ce qui concerne la vie quotidienne des communautés kichwas de Cotacachi et
d'Otavalo, on peut remarquer quelques valeurs culturelles qui sont, jusqu'a aujourd'hui,
tres présentes dans la pratique et dans les discours des gens. Ainsi, Yuri Guandinango,
appartenant a la communauté de Santa Barbara, a Cotacachi, dans sa thése du Master en
Etudes socio-environnementaux, explique que :

« la plupart des communautés indigenes de la Sierra, principalement du Nord de
I’Equateur, ont des valeurs qui sont pratiquées dans les activités quotidiennes
telles que : ranti-ranti ; 7zawpachiy, mallichiy; ama llulla, ama killa, ama shuwa,

lesquelles sont des normes communautaires qui ne sont pas explicitées dans des
documents écrits, mais ancrés dans la tradition orale et dans la pratique des
activités quotidiennes telles que la minka [travail communautaire], les semailles et
la récolte. Quelques-unes de ces valeurs ont été héritées des ancétres (randi-
randi) et d’autres (ama llulla, ama killa, ama shuwa) apparues avec le temps,

4 Toutes les traductions de 1’espagnol au francais ont été faites par moi-méme.



assumées et légitimées par la communauté de part leur nécessité de coexistence
entre les runas (étres humains), ayllus (famille), ayllu Ilakta (communauté) et la
pachamama (la mere terre)» (Guandinango: 2013:32).

Quant aux trois « Ama », ce sont trois interdictions définies par Yuri Guandinango
comme : Ama killa : sans vagabondage, ne pas étre oisif ; Ama llulla : sans mensonge, ne
pas étre menteur ; Ama shuwa : sans délit, ne pas voler.

Concernant la valeur du ranti-ranti, elle se remarque elle-méme plus facilement dans
différents cadres de la vie sociale de cette population. Sa traduction littérale, selon le
dictionnaire Kichwa-Castillan du Ministére de I’Education de 1’Equateur, (2009), est « en
échange de » ; «réciprocité ». Pour Estermann « la réciprocité andine ne présume pas
nécessairement d'une relation d'interaction libre et volontaire ; il s'agit plut6t d'un ‘devoir
cosmique' qui reflete un ordre universel dont I'étre humain fait parti » (Estermann, 2015,
p. 153). Yuri Guandinango nous explique, pour sa part, comment ce principe se
manifeste :

« 1’élément fonctionnel du ranti-ranti qui se présente dans divers cadres sociaux :
dans les naissances, les veillées fun¢bres, les mariages, les activités agricoles et
les constructions de maisons entre autres. Dans tous ces cas ou dans des
circonstances spéciales, le ayllu ou un familier (jeune, adulte ou agé) de la méme
communauté ou d’une autre (voisine ou non), selon ses propres possibilités socio-
économiques et selon le temps (passé ou actuel) emmenera un « kamari »
(cadeau). Cela peut consister en du mais, de I'orge, du blé, des haricots, des ceufs
ou de petits animaux ; dans certains cas, il s’agit de nourriture cuite ou aussi
d’argent en especes. » (Guandinango, 2010: 53 en Guandinango, 2013:33).

Avec une pratique culturelle qui se reflete méme dans une terminologie propre a ce
groupe social, le ranti-ranti rentre parfaitement dans la théorie du don et du contre-don
développé par Marcel Mauss a partir de son travail de terrain en Polynésie et Mélanésie
réalisé en 1923-1924. Dans le cadre d’une nature des transactions humaines ou « le
présent recu est obligatoirement rendu », 1’idée de « réciprocité » est intimement liée. De
méme, dans les communautés kichwas de Cotacachi et d'Otavalo, cette réciprocité
devient un « principe dynamique de la communauté, avec des contenus éthiques, moraux,
culturels et historiques » (Guandinango, 2013 : 34). Estermann souligne que ce principe
de réciprocité ne finit pas avec la mort des membres du groupe ; il s'étend au dela : « le
souvenir rituel et cérémoniel dans la tombe des parents est un ‘devoir' réciproque de leur
enfants » (Estermann, 2015, p. 284).

Comme I'a souligné Guandinango, le ranti-ranti se manifeste dans divers sphéeres de la
vie quotidienne, tel que les rituels de mariage et les veillées funébres. Dans ce deux cas,
cette transaction non-monétaire, est un échange symbolique qui établi et délimite les lien
sociaux : dans les mariages'el mediano’ est donné par la famille du fiancé a la famille de
la fiancée ; des fiancés aux trois couples de parrains ( flawpadores, roperos et parrains) ;
des trois couples de parrains aux fiancés, et dans les veillées funebres, des parents du
décédé aux achik mama et achik taitas.°Ce "mediano"offert en tant que 'don’' ou 'contre-

5 La traduction générale des mots kichwas achik mama et achik tayta est marrain et parrain
respectivement. Cependant, il est important de souligner que le terme achik vaut dire lumiére, clarté, clair,



don’, est toujours accompagné par la harpe ou des conjuntos, nous montrant ainsi que la
musique est nécessaire pour créer l'ambiance adéquat ou a lieu ce pacte sacré entre les
familles.

Comme une sorte de prélude au rituel du mariage se fait le maki mafiay (la demande en
mariage), ou le fiancé et sa famille, rendent visite a la famille de la fiancée, emportant
avec eux une grand quantité d'aliments crus et cuisinés : le mediano, lequel consiste en
quintaux des pomme de terre, cochon d'Andes, poules, biéres, bananes, des fruits, des
pommes de terre cuites, du pain, du Coca-Cola. Pour offrir ce mediano, les familiaux
embauche un conjunto ou un harpiste pour 150 a 200 dollars. Pour ce pré-rituel du
mariage, ils jouent, au rythme de San Juanitio®, les musiques de "Sabado Chishi »
(Samedi apres-midi) et « Perdonawanki » (Perdoneme), ou dans leur paroles ils
demandent la permission, d'une fagon tres respectueuse, de rentrer chezles parents de la
fiancée et assurent qu'ils vont travailler dur la terre :

Sabado Chishi:

Séabado chishi samupasha, Je viendrais samedi apres-midi
ari niwanki mamita, J'espere que tu diras oui
pobre nishpacha rimawanki Tu vas me reprocher en disant
que je suis pauvre
wakcha nishpacha butawanki Tu vas me reprocher en disant
que je suis orphelin (non protégé)
Tulana kakpi tulashulla S'il faut cultiver je vais cultiver
Yapuna kakpi yapushalla S'il faut labourer la terre je
vais labourer
Allpakutalla rikuchiway Montre moi juste la petite terre
Nuka warimiwan trabajasha Avec ma femme je travaillerai
Perdonawanki:
Perdonawanki taytiku, mamita Pardonne-moi pére, mere
Kashnakullami shamunchik taytiku On vient ainsi, pére

Pinkaykutapash sakishpa shamunchik ~ On vient en laissant de c6té la honte
Makikutapash kurpashpa shamunchik ~ On vient en nous prosternant devant vous
(traduction littéraire: on vient avec les
mains en poing)

Le rituel de maki mafiay (demande en mariage) est répété de la méme maniére et avec les
mémes musiques au moment de demander a un couple de devenir les parrains, tant pour
le mariage que pour le baptéme, la premiére communion et la confirmation.

Le jour du mariage, les parrains vont 'retourner' ce qu'ils ont recu, a travers des cadeaux,

raison pour laguelle on pourrait interpréter que les parrains sont la lumiere qui va éclairer, guider les
chemin des filleuls.

6 Rythme traditionnel de la région d'Otavalo et Cotacachi, tres présent dans ce qu'on appelle la
chanson Nationale.



des vétement pour le mariage, I'embauche de I'harpiste, du conjunto et de lI'orchestre, avec
des instruments tels que la guitare électrique, la basse électrique, la batterie, les timbales,
le synthétiseur et les voix.

En ce moment rituel, la musique, avec la danse de chimbapuray, jouée par la harpe dans
les communautés de Cotacachi, ou le fandango, joué a Otavalo pour la harpe ou le
conjunto, vont démarquer symboliquement cette nouvelle alliance entre les familles. Ce
genre de musique, appelé chimbapuray a Cotacachi et fandango a Otavalo, englobe
plusieurs chansons : « les musiques (ton) des couples sont autour de 20 », souligne
I'narpiste Taita Joaquin Guandinango, de la communauté de San Pedro, a Cotacachi, et ils
dépendent du musicien, de la communauté et de la région, quelle chanson va étre joué
pour ce rit de passage.’

Ce genre se trouve dans un rythme binaire composé de 6/8 et il est joué de maniére
relativement soutenue (noire pointée=130 ou 140). La danse est faite face a face entre le
fiancé et la achik mama (marraine), et la fiancée avec le achik tayta (parrain) : chaque
couple va changer de cdté pour se mettre a la place de l'autre, chaque fois que la musique
va jouer les sons aigus. Cette danse est faite a plusieurs moments du mariage : le premier
jour : a la sortie de I'église apres la messe, a l'arrivée chez le fiancé, aprés le moment des
conseils et bénédictions ; le deuxieme jour: chez la fiancée et aprés le moment des
conseils et bénédictions.

Apres la musique-danse de chimbapuray ou fandango, arrive le moment de la musique-
danse de achik mamita cumari (marraine), jouée dans les deux régions (Cotacachi et
Otavalo) et sous les deux formats : harpe et conjunto. Cette chanson est dans le genre de
sanjuanito, dans un rythme binaire de 2/4, avec lequel, la famille et la communauté va
danser en cercle, parfois avec les fiancés et parrains au milieu, en dansant ‘croisés' (la
fiancée avec le parrain, le fiancé avec la marraine). Cette danse va marquer l'intégration
du nouveau couple a la communauté, c'est ce qu'Arnold Van Gennep (1981 [1909])
appelle le "moment d'agrégation”, qui arrive toujours aprés le moment de "séparation et
marge".

Les paroles de cette chanson peuvent changer selon le conjunto, la communauté et la
région. De cette maniere, pendant mon travail de terrain, j'ai écouté ces deux paroles,
mais en générale, cette chanson parle de la participation de la marraine et du parrain dans
la danse et dans la cérémonie.

Parole 1:
achik mamita cumari, kumari, Marraine, commeére
Achik taituku cumari, kumari, Parrain, commeére
Kunan tutami tushushun kumari Cette soir vous danserez,
commere
Pakaringapak tushunshun kumari A I'aube, vous danserez,
commere
7 Pour mieux connaitre la théorie de Rites de Passage voir Arnold Van Gennep (1981 [1909]) y
Turner (1982).



Tukuyllatami muyushun kumari Tout en tournant, commere

Kausashpallapash tushushun kumari En vivant, danserez, commere
achik mamita cumari, kumari Marraine, commere
Achik taitiku cumari, kumari Parrain, commere
Parole 2:
Achik mamita kumari, kumari Marraine, commere
Achik taytiku, kumari, kumari Parrain, commere

Kunan puchaka fiawikuta mayllashun  Aujourd’hui nous allons lave le
visage [Rituel caractéristique du
mariage dans la région]

Kunan puchaka fiawikuta mayllashun Aujourd'hui nous allons lavé le
visage

Kaya punchaka chuchakita sanashun Demain nous allons soigner la
gueule de bois

Kaya punchaka chuchakita sanashun Demain nous allons soigner la
gueule de bois

Achik mamita kumari, kumari Marraine, commere

Achik taytiku, kumari, kumari Parrain, commere

Kashnakullami shamupani hijadu Je viens comme cela, filleul

Kashnakullami shamupani hijadu Je viens comme cela, filleul

Pinkaykutapash sakishpa shamunchik En laissant d'un c6té la honte,
nous venons

Pinkaykutapash sakishpa shamunchik En laissant d'un c6té la honte,
nous venons

La musique-danse de chimbapuray ou fandango etcelle de achik mamita cumari sont
aussi tres présentes dans les veillées funébres des enfants et des personnes célibataires. La,
apres le moment de la mortaja ou I’habillement de 1’enfant, la mére de I'enfant décédé
dansera avec l'achik tayta (parrain), et le pere avec l'achik mama (marraine), est puis,
touts la famille et la communauté, va danser avec la musique de achik mamita cumari.

On voit ainsi comment ces musiques-danses jouées dans les deux rituels de passages, les
mariages et les veillées funébres, vont permettre, tout comme le mediano (l'offre de
nourriture), le tissage d'une nouvelle alliance entre la famille et la communauté dans le
cas du mariage ou le renforcement d'une alliance déja existante dans la veillée funébre.

Un autre élément important dans la culture des kichwas de Cotacachi et d'Otavalo que
I'on trouve trés souvent dans la vie quotidienne, est le concept andin de complémentarité,
dont a parlé, entre autres, Max Peter Baumann dans son livre « Cosmologia y musica en
los Andes » (1996). Selon l'auteur, la pensée andine est caractérisée par « le dualisme
symbolique complémentaire, capable de comprendre le totalement différent, toujours en
tant qu’une partie de soi-méme et qui, au choc des contradictions, cherche d’abord
I’équilibre des forces » (Baumann, 1996:10). L’auteur, en citant Rodolfo Kusch et son
livre « América Profunda » (1986), souligne que « Tout ce qui se donne en état pur est



faux et doit &tre contaminé par son opposé. C’est la raison pour laquelle la vie finit en
mort, le blanc en noir, le jour en nuit. Et cela c’est la sagesse, en plus, la sagesse de
1’ Amérique » (Kusch, 1986:18 in Baumann, op. cit., p. 10).

Pour sa part, Platt (1976), cité par Walterm Sanchez Canedo, fait I'analyse suivante :

« La logique binaire qui constitue la matrice symbolique [...] et qui, par
conséquence, peut étre considéré en tant que ‘génératrice’ (dans le sens
linguistique) du systeme de représentation qui met en ordre la nature et la société
andine [...] dualité¢ centrale de la pensée andine, opposition de genre homme-
femme, -considérée comme fondamentale- va étre représenté par le concept du
'yananti', traduit strictement comme ‘celui qui aide et qui a été aidé, uni pour
former une catégorie unique' » (Sdnchez, 1996:84).

Le philosophe Josef Estermann nourrit I'analyse de ces concepts (ou plutét de ces
expériences) du monde andin, en affirmant que :

«Le principe de complémentarité est la spécificité des principes de
correspondance et de relationalité. Aucune ‘entité' et aucune action n'existent
'monadiquement’, mais toujours en co-existence avec son complément spécifique.
Ce ‘complément’ (con + plenus) est I'élément qui peut faire "plein' ou
‘complément’ a I'élément correspondant (Estermann, 2015, p. 146).

Estermann ajoute que ce principe de complémentarité, manifesté tant dans les dimensions
cosmiques, anthropologie, qu'étiques et sociales, a accentué l'inclusion des 'contraires'
complémentaires, en donnant ainsi naissance a une troisieme possibilité au-dela de la
relation contradictoire, c'est-a-dire, une relation complémentaire (Ibid.).

Chaque élément a son 'accompagnant’ qui figure dans la méme catégorie, néanmoins, tout
les éléments contraires entre eux, ne fonctionnent pas individuellement ; ils ont besoins
I'un de l'autre pour fonctionner.

En ce qui concerne la musique, pour donner un exemple de cette opposition
complémentaire, nous avons les flltes traversiéres de roseau, jouées dans la région, pour
la féte de Saint-Jean (Inti Raymi) et pendant la Semaine Sainte : « doivent étre en
couple » (tiene que ser par) « el varén es para seguir, la hembra es para la primera,
como saben decirnos » (le male est pour suivre, la femelle est pour la premié¢re, comme
on dit) (Pedro Guandinango, Santa Barbara, 2015).

Ainsi, la flGte male va a jouer les sons plus graves, pendant que la femelle, avec les sons
aigus, va jouer la mélodie. On voit ici cette opposition entre les deux flates qui est
complétée par la nécessité de jouer ensemble, non pas seulement pour I'accompagnement,
mais aussi pour la mélodie. Voyons un exemple collecté dans la communauté de San
Pedro (Cotacachi) : la flate femelle va jouer sa mélodie avec quatre sons qui s'approchent
des notes sol, sib, ré, fa. Pour compléter I'échelle pentatonique de sol mineur, il faut la
note du quatrieme degré (do). Et c'est la que la flate méle va «compléter » ou



« complémenté » les sons, car elle va jouer les trois notes suivantes : sol, sib, do, nous
montrant ainsi ce systéme d’opposition complémentaire. Ce méme esquisse, on le trouve
dans les flites d'Inti Raymi de Cotacachi présentées dans un vidéo sur Youtube®, ol la
flGte femelle (warmi) va a jouer les notes (approximatives) de lab-fa-mib, pendant que la
flGte male (jari), va a jouer les notes suivantes : sib-lab-fa-do. De cette maniere, les deux
flGtes vont compléter I'echelle pentatonique du lab.

Une autre exemple ol se manifeste cette dualité, c'est avec le rondador,®lequel, au
moment d'y souffler, deux tuyaux vont recevoir l'aire et le deux tuyaux, avec un intervalle
de tierce majeure, vont sonner et vont sharmoniser. Cette sorte de pensée binaire se
retrouve aussi dans les rythmes binaires simples (2/4) et composés (6/8), qui sont les
rythmes les plus utilisés dans la région (pour ne pas dire, les seules utilisé¢). De méme, les
mélodies sont presque toujours construites dans cette pensée binaire ou cette parité,
puisque les phrases se composent, presque toujours, de deux ou quatre mesures, comme
on peut le voir sur ces partitions, retranscrites avec empressement afin de donner une
référence, et non avec l'intention d'enfermer ces musiques dans la structure de la musique
dite occidentale.

Parte A (x 4 veces)

RGBSR SasSes 4_Lf='=:" P

Parte D (x 2 veces)

1 | N [ | ;- 'I
0

o) [

24

Une autre forme musicale trés utilisée dans la région est construite avec une phrase jouée
avec les notes graves ou moyennes, suivie par une phrase similaire jouée avec les notes

8 https://www.youtube.com/watch?v=TTOZInPK20w
9 Rondadores : aérophone originaire de I’Equateur, construit avec six ou douze tubes de roseau,
plumes ou  os de condor, d’argile ou de plastique.


https://www.youtube.com/watch?v=TTOZlnPK2Ow

aigus, comme on peut le voir ci-dessous :

Chimbapuray
Musica de wawa muerto
Aupero: Emilio Guandinango
San Pedro, Cotacachi
Febrero, 2014

- =00 Transcripcion: Daniela Pefia M.
- - - | — 'l - 4 — 'l
5(_%3&.-- L e L P R T PR
Armpa b b
| — | ! .h--b. ?".'.'.-.Iurrb, f"'-.
:f).g = - e ————— e
L i I ——— ———

Cep
endant, ce systéme binaire ne se trouve pas seulement dans la population kichwa de
Cotacachi. Dans quelques ¢tudes sociologiques et anthropologiques sur la religion (voir
bien entendu Lévi-Strauss et sa théorie des oppositions binaires ; ou Robert Hertz, avec
sa sociologie religieuse, 1970 ; ou encore Luc Charles-Dominique, avec les oppositions
binaires dans la musique et les instruments musicaux, 2006), on peut remarquer gque ce
systéme de pensée est assez courant dans beaucoup de cultures du monde entier. Ainsi
Hertz parle d’une « tendance organique vers 1’asymétrie » (1970, p. 86) ; ou de 1’étre
humain comme « un étre double-homo duplex » (Ibid., p. 108). La particularité de cette
conception sur les opposeées reposerait dans la complémentarité nécessaire dans les Andes.

Finalement, je voudrais mettre en valeur un dernier concept, lequel nayant pas été
analysé auparavant, pour autant que je sache, alors qu'il est, selon moi, indispensable
dans les études de la cosmogonie andine et dans sa relation avec la musique.

Il s’agit du quingo, notion qui me fut présentée pour la premicre fois par le jeune
musicien Jesus Bonilla, de la communauté de Turuco. Le quingo, selon Miguel Calapi,
est « tout ce qui correspond a la vie du monde andin ». Le quingo est une figure, un
imaginaire dans 1’espace, une maniére de parler, une maniére de se mettre en relation
avec les autres ; et une manicre de faire de la musique : il se trouve dans 1’« anacu » (jupe)
des femmes ; dans les gaines et les ceintures (voir image ci-dessous); dans les jours de
1I’équinoxe et du solstice ; dans la lumiére du lever du jour ; dans les montagnes ; dans les
pas de « couleuvre » réalisés dans certains danses pendant la féte de I’Inti Raymi ; entre
autres.

La sage femme, mama Carmen, en méme temps qu’elle fait un mouvement de zigzag
avec sa main, nous dit :

« Le quingo... ¢’est ¢a le quingo. Nous, nous avons la pensée de ce quingo (elle
fait une pause, puis elle continue) quand nous parlons nous avons le quingo, nous
avons par exemple... les courbes, les coins. Il y a des camarades qui n’ont pas ce
quingo, ils marchent tout droit, ils ne pensent pas que la maison a quatre coins, ils
ne parlent pas avec des coins [...] comment je peux vous expliquer... ? Moi je dis
toujours « vous voudrez du petit pain ? » et aussi quand quelqu’un arrive, je ne dis



pas « asseyez-vous ! » mais « venez s’il vous plait, prenez un si¢ge », comme ¢a je
parle avec quingo. Quand vous dites « merci ! » ou « sortez ! », ¢a ¢’est tout droit.
Vous, vous pouvez dire a quelqu’un de la famille, a votre mere « merci maman, je
t’aime beaucoup », 1a, vous parlez avec quingo. [...] Il faut parler avec quingo. [...]
Il faut avoir du respect, de I'¢légance, et de la chaleur [...] mes grands parents
disaient : «il n’a pas de quingo, il ne dit pas bonjour » (Carmen Cumba,
Tunibamba, 2015).

Une des caractéristiques de la langue kichwa, c’est justement ce que vient de décrire
mama Carmen : sa douceur et 1’utilisation constante de diminutifs (Mamaku = « petite
meére » ; tandaku = petit pain, etc.).

Fabiola Sanchez, de la communauté de San Pedro (Cotacachi), se souvient aussi que sa
meére disait toujours qu'elle devait parler avec quingo, ce qui signifiait qu'elle devait
parler avec du sens, avec du respect : « 'Tu ne peux pas parler comme ca, tout simplement.
Par exemple, si tu vas parler a une personne adulte, tu ne peux pas lui traiter de 'tu’, alors
tu dois te diriger toujours avec du respect envers cette personne’. C'est ¢a que m'a dit ma
meére, 'parler avec du quingo' » (Fabiola Sanchez, San Pedro, 2018).

Outre I’existence du quingo dans la langue, Pedro Guandinango soutient que le quingo se
trouve aussi dans la personne et les « bonnes conduites » :

« Quingo se trouve dans la parole, dans 1’image, dans I’image de soi-méme, c’est-a-
dire, comment dire... dans le corps de chaque personne, quand il se sent arrogant.
On doit étre simple, démontrer, s’assoir tranquillement, pour 1’image, pour s’assoir,
on se fait une image de chacun. Parfois, ils s’assoient avec les jambes et les genoux,
comme ¢a. Les personnes qui sont respectées ou humbles regardent mal (jugent), il
y en a qui exagerent » (Pedro Guaninango, Santa Barbara, 2015).

Pedro ajoute que le quingo se trouve aussi dans les tissus, plus précisément dans les
broderies des chemises, des anaku (jupes) et des fajas, (bandes ou ceintures) utilisées pas
les femmes ; et il souligne que les personnes qui ont du quingo dans leur vétements, sont
de personnes respectées (au niveau social).




Le terme de quingo li¢ aux tissus a été employé dans I’article « Musique, mouvements,
couleurs dans la performance musicale andine » (2009) de I’ethnomusicologue chilienne
Rosalia Martinez : « le motif « zigzag » (keng o, en quechua) n’est pas formé par une
seule ligne brisée, mais il apparait comme une figure délimitée par deux lignes paralléles
qui comprennent d’autres motifs dans I’espace central (Cereceda, Davalos & Mejia 1993 :
32 in Martinez, 2009 : 18). L’auteure, qui dans son analyse des tissus andins utilise plutot
le terme de « zigzag » ou « motif » mentionne : « Il s’agit la d’un paradigme panandin,
prenant des formes différentes selon les groupes ethniques, dans lequel le tissage sert de
modéle cognitif pour I’interprétation des autres champs de la connaissance » (Martinez,
op. cit., p. 20).

Quant a la relation du quingo avec la musique, Miguel Calapi nous dit : « Les sons
doivent coincider avec la vie méme. C’est-a-dire, par exemple, les oiseaux sont les seuls
chanteurs qui font des quingos parfaits » (La Calera, 2014).

Lorsque le jeune harpiste Jesus Bonilla a parlé du quingo, il a fait référence au moment
ou il jouait de la musique et les tios (les oncles : une maniere d'appeler les hommes
adultes) lui disent : 'te falta quingo'(il te manque du quingo).

Par sa part, I'narpiste Taita Emilio Guandinango ajoute :

« Le quingo, en parlant de la musique, c’est par exemple comme un chemin, un
chemin c’est le quingo (il parle en se déplacant en zigzag), c’est-a-dire en tournant.
De méme pour la musique, je tourne, je vais en faisant un virage. C'est comme cela
la musique [...] nous devons, dans la téte, nous devons faire bouger la musique,
I’étendre, la raccourcir » (Emilio Guandinango, San Pedro, 2015).

Selon Fabiola Sanchez, le quingo est une maniére de dire ‘accordage’, qu'il manque
d'accordage’. De son c6té, Pedro Guaninango parle de la musique « avec quingo » pour
celles qui sont calmes, douces, pleines de respect, en donnant 1’exemple de la musique de
sanjuan ou de la musique d’achik mamita cumari ; et les musiques « sans quingo », pour
celles qui sont rudes, rapides, sans « respect » et électroniques. Il affirme qu’avec les
premiéres on se sent bien pour danser, alors qu’avec les secondes, non.

Dans le roman historique du Leonardo Paez « Los que siembran el viento », ’auteur
utilise des kichwismos employés vers les années 1950, et entre autres termes, le quingo
est défini comme : « (del quinchua kingu) recodo, dngulo o revuelta de un camino »
(coude, angle, détour du chemin). Le mot est utilisé a la page 9 pour décrire la maniere de
jouer la musique du pasillo serrano « Para mi, tu recuerdo » : « et lorsque le petit vers
“te di todo el perfumen de mi melancolia” prend le risque de dominer le trés aigué quingo
ce qui oblige la premiére voix a faire un hurlement du pingullo ».

En méme temps, le quingo représente une maniére de parler, de se mettre en relation avec
les autres, de marcher, de faire de la musique. Ce sont des actions faites avec respect,
douceur, et calme.

On voit alors gu'il s'agit d'un concept a plusieurs dimensions et pour en comprendre le

11



sens, comme dit Jésus Bonilla, il faut le vivre de trés pres, puisque on ne peut pas
I’analyser d’une maniére individuelle ou séparée de tout le tissu social. Je me sens loin de
pouvoir clarifier les sens du quingo. La, pour l'instant, jai juste quelques intuitions. Le
quingo représente une figure géométrique, certes, mais lorsque les gens font référence au
terme, ils parlent de « curva » (courbe), et de « vuelta » (retour). Dans les danses de san
juan exécutées dans la région, chaque fois que les danseurs vont changer de coté de la
danse, ils poussent un cri en utilisant le verbe « tigrana » qui en kichwa veut dire
‘retourner’ et ‘tourner’. Si on pouvait mettre d'un c6té, au moins pour un instant, la
conception occidentale (urbaine) de Il'espace-temps qui est linéaire, on pourrait
probablement concevoir le quingo comme ‘un mouvement' qui courbe, oui, mais pour
'retourner’, dans un temps-espace cyclique et en spirale. D'une maniére naive et depuis ma
courte carriere en ethnomusicologie, j'oserais comprendre le quingo comme la
revendication d'une fagon d'étre (« ser y estar ») dans le monde qui se refléte dans une
esthétique spécifique et une sonorité propre, ou la douceur, le mouvement cyclique et en
spirale se laissent percevoir.

Bibliographie

BAUMANN P. Max « Andean Music, symbolic dualisme and cosmology » in

BAUMANN P. Max (Ed.) Cosmologia y musica en los Andes, Madrid, Vervuert Verlag-
Biblioteca Iberoamericana, 1996, pp. 15-66

CHARLES-DOMINIQUE, Luc, Musiques savantes, musiques populaires. Les
symboliques du sonore en France 1200-1750, Paris, CNRS Editions, 2006, pp.259

ESTERMANN, Josef ([1998] 2015), Filosofia Andina. Sabiduria indigena para un
mundo nuevo. Abya-Yala, Quito.

GUANDINANGO Vinueza, Yuri, Sumak Kawsay-Buen Vivir : Comprension tedrica y
practica vivencial comunitaria, Aportes para el ranti ranti del conocimientos, Trabajo
final para la optencion del titulo de Maestria en Estudios Socioambientales, Facultad
Latinoamericana de Ciencias Sociales Sede Ecuador, 2013.

HERTZ, Robert, Sociologie Religieuse et Folklore, Presses Universitaires de France,
1970,

MARTINEZ, Rosalia, Musiques, mouvements, couleurs dans la performance musicale
andine, Exemple bolivien, Revu Terrain, No 53, Septembre 2009

MAUSSE, Marcel Essai sur le don. Formes et raison de [’échange dans les sociétés
archaiques, Paris, Presse Universitaire, [1923-1924] 2012, p. 248

SANCHEZ, C. Walterm « Algunas consideraciones hipotéticas sobre musica y sistema
de pensamiento. La flauta de pan en los andes bolivianos » in BAUMANN P. Max (Ed.)

12



Cosmologia y musica en los Andes, Madrid, Vervuert Verlag- Biblioteca Iberoamericana,
1996, pp. 83-106

STOBAR, Henry « Tara and Q'iwa-Worlds of sound and meanin » in BAUMANN P.
Max (Ed.)

VAN GENNEP, Arnold, Les rites de passage, Paris, Picard, 1981 (1909), p. 288
TURNER, Victor, From Ritual to Theatre, New York, PAJ Publications, 1982, pp. 127

WIBBELSMAN, Michelle, Ritual Encounters. Otavalan Modern and Mythic
Community,University of Illinois Press- Urbana and Chicago, United States of America,
2009

AGUIRRE Palma, Boris « Cosmovision Andina. Una aproximacion a la religiosidad
indigena », Quito, Abya-Yala, 1986, pp.48

13



