
1 

 

Une approche de la cosmogonie et de la musique des communautés 
Kichwas de Cotacachi et Otavalo, Andes-Équateur 

 
 
 
 

Résumé 

Les communautés kichwas de Cotacachi et d'Otavalo, établies dans la Sierra au nord de 

l'Équateur, vivent et coexistent dans une ambiance socio-culturel très riche en ritualités et 

sonorités, à travers lesquelles se manifeste une conception de l'univers et du kay pacha (le 

monde d'ici, le monde des vivants). La musique, écoutée depuis la discipline de 

l'ethnomusicologie, ouvre de multiples portes autour du tissu culturel, lesquelles vont 

résonner dans divers champs tels que la politique, l'histoire, l'économie, l'esthétique, les 

valeurs culturelles, la cosmogonie, parmi beaucoup d'autres. Dans cet article, je vais 

tenter d'établir une approche entre la musique et la cosmogonie de communautés kichwas 

de Cotacachi et d'Otavalo, dont divers valeurs culturelles se rejoignent. 

Lieu d'énonciation 

Avec ma vision d'urbaine-métisse, et avec les outils de l'anthropologie et ceux de 

l'ethnomusicologie, discipline dans laquelle je prépare actuellement mon doctorat à 

l'Université de Nice Sophia Antipolis, en France, je me suis approchée, dans l'année 2014, 

des communautés kichwas de Cotacachi. Attirée par la richesse rituel et symbolique des 

manifestations sonore des ces communautés, je me suis intéressée d'abord à la musique 

de la harpe qui accompagne les veillées funèbres des enfants et des personnes célibataires, 

et plus tard, conduite par le fil conducteur de cette sonorité, j'ai été captivée par la 

musique des mariages, au moment de comprendre que la musique de la harpe a la même 

importance dans ces deux rituels. Au cours de l'année 2018, et sous le cadre du Concours 

Publique National pour les projets artistiques et culturels 2017-2018, en Équateur, j'ai 

étendu les horizons sonores et je me suis approchée aussi des musiques des conjuntos ou 

bande de musique, comme on l'appelle aussi. Ces groupes, très présentes dans la région 

d'Otavalo, sont composés généralement d’une guitare, d’un violon, d’une mandoline, 

d’une ou deux quenas1 et/ou de rondadores2, d’un bombo3 andin, et des voix. 

 

Musique et cosmogonie à Cotacachi et Otavalo, Andes-Équateur 

 

L'être humain, des femmes, des hommes, des enfants ; l'ambiance , les plantes, les 

animaux ; tout ce qu'on peut voir, ressentir, toucher, et tout ce qu'on ne peut pas ; tout ce 

que l'on peut contrôler et tout ce qui va au de-là de nous même ; la vie, la mort. 

 
1 Quena : flûte à encoche de roseau ou bois originaire de la région andine (surtout la Bolivie et le 

Pérou). 

2 Rondadores : aérophone originaire de l’Équateur, construit avec six ou douze tubes de roseau, 

plumes ou      os de condor, d’argile ou de plastique 

3 Bombo andin : membranophone rond, construit en bois avec une peau de chèvre ou autre, de 

chaque côté. Il est frappé sur la peau avec une baguette.  



2 

 

L'expérience (subjective et collective) de cette réalité vécue par le  runa/jaqi, comme a 

été appelé l'être humain des Andes (kichwa-quechua o aymara) par le philosophe suisse 

Josef Estermann, a lieu 

 

« au travers d'une codification culturelle qui obéit aux besoins physiques et sociaux, 

et qui introduit une 'valorisation' dans un monde idéalement non-axiomatique. C'est 

ce que l'on pourrait appeler « cosmovisión » (cosmogonie) : un certain ordre du 

kosmos en tant qu'altérité et transcendance réelle, par le biais de paramètres 

anthropologique (et même anthropomorfique), mais pas nécessairement dans un 

sens conceptuel, logique ou rationnel » (Estermann, 2015, p. 84)4. 

Dans la cosmogonie Andine, le symbole le plus évoqué actuellement est probablement le 

symbole de la chakana. Néanmoins, ce symbole a déjà été analysé par différents auteurs 

(Michelle Wibbelsman; Pierre Duviols; Joseph Estermann, parmi beaucoup d'autres), 

raison pour laquelle je ne vais pas m'arrêter sur ce sujet. 

Dans l'oeuvre d'Estermann, « Filosofía Andina. Sabiduría indígena para un mundo 

nuevo, » le philosophe suisse souligne que, pour la culture occidentale, le graphique, le 

texte et le visuel sont des éléments indispensables pour s'approcher à la réalité, alors que 

pour les cultures des Andes, la réalité devient plus intense et concentrée dans la 

célébration, dans le rituel : 

 « leur forme préférée est plutôt le rituel, l'ordre visible, la sensibilité, la danse, 

 l'art, le culte. On pourrait parler d'une steto-centricité (dans le sens 

 kantienne de l'aisthesis, mais aussi dans le sens artistique) o pragma-

 centricité (l'action quotidienne et symbolique en tant que représentation d'une 

 certaine expérience) » (Estermann, 2015, p. 82). 

D'autre part, selon Estermann, les cultures andines préservent la mémoire vivante de leur 

histoire à travers les traditions orales, les chansons, les musiques, les coutumes, les rituels, 

les vestiges archéologiques, les proverbes, etc. (Ibíd. p. 80). 

 

En ce qui concerne la vie quotidienne des communautés kichwas de Cotacachi et 

d'Otavalo, on peut remarquer quelques valeurs culturelles qui sont, jusqu'à aujourd'hui, 

très présentes dans la pratique et dans les discours des gens. Ainsi, Yuri Guandinango, 

appartenant à la communauté de Santa Barbara, à Cotacachi, dans sa thèse du Master en 

Études socio-environnementaux, explique que : 

 

 « la plupart des communautés indigènes de la Sierra, principalement du Nord de 

 l’Équateur, ont des valeurs qui sont pratiquées dans les activités quotidiennes 

 telles que : ranti-ranti ; ñawpachiy, mallichiy; ama llulla, ama killa, ama shuwa,  

 lesquelles sont des normes communautaires qui ne sont pas explicitées dans des 

 documents écrits, mais ancrés dans la tradition orale et dans la pratique des 

 activités quotidiennes telles que la minka [travail communautaire], les semailles et 

 la récolte. Quelques-unes de ces valeurs ont été héritées des ancêtres (randi-

 randi) et d’autres (ama llulla, ama killa, ama shuwa) apparues avec le temps, 

 
4 Toutes les traductions de l’espagnol au français ont été faites par moi-même. 



3 

 

 assumées et légitimées par la communauté de part leur nécessité de coexistence 

 entre les runas (êtres humains), ayllus (famille), ayllu llakta (communauté) et la 

 pachamama (la mère terre)» (Guandinango: 2013:32). 

 

Quant aux trois « Ama », ce sont trois interdictions définies par Yuri Guandinango 

comme : Ama killa : sans vagabondage, ne pas être oisif ; Ama llulla : sans mensonge, ne 

pas être menteur ; Ama shuwa : sans délit, ne pas voler. 

Concernant la valeur du ranti-ranti, elle se remarque elle-même plus facilement dans 

différents cadres de la vie sociale de cette population. Sa traduction littérale, selon le 

dictionnaire Kichwa-Castillan du Ministère de l’Éducation de l’Équateur, (2009), est « en 

échange de » ; « réciprocité ». Pour Estermann « la réciprocité andine ne présume pas 

nécessairement d'une relation d'interaction libre et volontaire ; il s'agit plutôt d'un 'devoir 

cosmique' qui reflète un ordre universel dont l'être humain fait parti » (Estermann, 2015, 

p. 153). Yuri Guandinango nous explique, pour sa part, comment ce principe se 

manifeste : 

 « l’élément fonctionnel du ranti-ranti qui se présente dans divers cadres sociaux : 

 dans les naissances, les veillées funèbres, les mariages, les activités agricoles et 

 les constructions de maisons entre autres. Dans tous ces cas ou dans des 

 circonstances spéciales, le ayllu ou un familier (jeune, adulte ou âgé) de la même 

 communauté ou d’une autre (voisine ou non), selon ses propres possibilités socio-

 économiques et selon le temps (passé ou actuel) emmènera un « kamari » 

 (cadeau). Cela peut consister en du maïs, de l'orge, du blé, des haricots, des œufs 

 ou de petits animaux ; dans certains cas, il s’agit de nourriture cuite ou aussi 

 d’argent en espèces. » (Guandinango, 2010: 53 en Guandinango, 2013:33). 

Avec une pratique culturelle qui se reflète même dans une terminologie propre à ce 

groupe social, le ranti-ranti rentre parfaitement dans la théorie du don et du contre-don 

développé par Marcel Mauss à partir de son travail de terrain en Polynésie et Mélanésie 

réalisé en 1923-1924. Dans le cadre d’une nature des transactions humaines où « le 

présent reçu est obligatoirement rendu », l’idée de « réciprocité » est intimement liée. De 

même, dans les communautés kichwas de Cotacachi et d'Otavalo, cette réciprocité 

devient un « principe dynamique de la communauté, avec des contenus éthiques, moraux, 

culturels et historiques » (Guandinango, 2013 : 34). Estermann souligne que ce principe 

de réciprocité ne finit pas avec la mort des membres du groupe ; il s'étend au delà : « le 

souvenir rituel et cérémoniel dans la tombe des parents est un 'devoir' réciproque de leur 

enfants » (Estermann, 2015, p. 284).  

Comme l'a souligné Guandinango, le ranti-ranti se manifeste dans divers sphères de la 

vie quotidienne, tel que les rituels de mariage et les veillées funèbres. Dans ce deux cas, 

cette transaction non-monétaire, est un échange symbolique qui établi et délimite les lien 

sociaux : dans les mariages'el mediano' est donné par la famille du fiancé à la famille de 

la fiancée ; des fiancés aux trois couples de parrains ( ñawpadores, roperos et parrains) ; 

des trois couples de parrains aux fiancés, et dans les veillées funèbres, des parents du 

décédé aux achik mama et achik taitas.5Ce "mediano"offert en tant que 'don' ou 'contre-

 
5 La traduction générale des mots kichwas achik mama et achik tayta est marrain et parrain 

respectivement. Cependant, il est important de souligner que le terme achik vaut dire lumière, clarté, clair, 



4 

 

don', est toujours accompagné par la harpe ou des conjuntos, nous montrant ainsi que la 

musique est nécessaire pour créer l'ambiance adéquat où a lieu ce pacte sacré entre les 

familles.  

Comme une sorte de prélude au rituel du mariage se fait le maki mañay (la demande en 

mariage), où le fiancé et sa famille, rendent visite à la famille de la fiancée, emportant 

avec eux une grand quantité d'aliments crus et cuisinés : le mediano, lequel consiste en 

quintaux des pomme de terre, cochon d'Andes, poules, bières, bananes, des fruits, des 

pommes de terre cuites, du pain, du Coca-Cola. Pour offrir ce mediano, les familiaux 

embauche un conjunto ou un harpiste pour 150 à 200 dollars. Pour ce prè-rituel du 

mariage, ils jouent, au rythme de San Juanitio6 , les musiques de "Sábado Chishi » 

(Samedi après-midi) et « Perdonawanki » (Perdóneme), où dans leur paroles ils 

demandent la permission, d'une façon très respectueuse, de rentrer chezles parents de la 

fiancée et assurent qu'ils vont travailler dur la terre :  

Sábado Chishi: 

 

Sábado chishi samupasha,    Je viendrais samedi après-midi 
ari niwanki mamita,     J'espère que tu diras oui 
pobre nishpacha rimawanki              Tu vas me reprocher en disant  
      que je suis pauvre  
wakcha nishpacha butawanki                 Tu vas me reprocher en disant  
      que je suis orphelin (non protégé) 
Tulana kakpi tulashulla              S'il faut cultiver je vais cultiver 
Yapuna kakpi yapushalla                         S'il faut labourer la terre je 
vais        labourer 

        Allpakutalla rikuchiway              Montre moi juste la petite terre        
       Ñuka warimiwan trabajasha             Avec ma femme je travaillerai  

 

Perdonawanki: 

 

Perdonawanki taytiku, mamita                   Pardonne-moi père, mère  

Kashnakullami shamunchik taytiku           On vient ainsi, père 

Pinkaykutapash sakishpa shamunchik       On vient en laissant de côté la honte 

Makikutapash kurpashpa shamunchik      On vient en nous prosternant devant vous 

                                                                    (traduction littéraire: on vient avec les 

mains en poing) 

 

Le rituel de maki mañay (demande en mariage) est répété de la même manière et avec les 

mêmes musiques au moment de demander à un couple de devenir les parrains, tant pour 

le mariage que pour le baptême, la première communion et la confirmation. 

 

Le jour du mariage, les parrains vont 'retourner' ce qu'ils ont reçu, a travers des cadeaux, 

 
raison pour laquelle on pourrait interpréter que les parrains sont la lumière qui va éclairer, guider les 

chemin des filleuls.  

6 Rythme traditionnel de la région d'Otavalo et Cotacachi, très présent dans ce qu'on appelle la 

chanson Nationale.  



5 

 

des vêtement pour le mariage, l'embauche de l'harpiste, du conjunto et de l'orchestre, avec 

des instruments tels que la guitare électrique, la basse électrique, la batterie, les timbales, 

le synthétiseur et les voix. 

 

En ce moment rituel, la musique, avec la danse de chimbapuray, jouée par la harpe dans 

les communautés de Cotacachi, ou le fandango, joué à Otavalo pour la harpe ou le 

conjunto, vont démarquer symboliquement cette nouvelle alliance entre les familles. Ce 

genre de musique, appelé chimbapuray à Cotacachi et fandango à Otavalo, englobe 

plusieurs chansons : « les musiques (ton) des couples sont autour de 20 », souligne 

l'harpiste Taita Joaquin Guandinango, de la communauté de San Pedro, à Cotacachi, et ils 

dépendent du musicien, de la communauté et de la région, quelle chanson va être joué 

pour ce rit de passage.7 

 

Ce genre se trouve dans un rythme binaire composé de 6/8 et il est joué de manière 

relativement soutenue (noire pointée=130 ou 140). La danse est faite face à face entre le 

fiancé et la achik mama (marraine), et la fiancée avec le achik tayta (parrain) : chaque 

couple va changer de côté pour se mettre à la place de l'autre, chaque fois que la musique 

va jouer les sons aigus. Cette danse est faite à plusieurs moments du mariage : le premier 

jour : à la sortie de l'église après la messe, à l'arrivée chez le fiancé, après le moment des 

conseils et bénédictions ; le deuxième jour : chez la fiancée et après le moment des 

conseils et bénédictions. 

 

Après la musique-danse de chimbapuray ou fandango, arrive le moment de la musique-

danse de achik mamita cumari (marraine), jouée dans les deux régions (Cotacachi et 

Otavalo) et sous les deux formats : harpe et conjunto. Cette chanson est dans le genre de 

sanjuanito, dans un rythme binaire de 2/4, avec lequel, la famille et la communauté va 

danser en cercle, parfois avec les fiancés et parrains au milieu, en dansant 'croisés' (la 

fiancée avec le parrain, le fiancé avec la marraine). Cette danse va marquer l'intégration 

du nouveau couple à la communauté, c'est ce qu'Arnold Van Gennep (1981 [1909]) 

appelle le "moment d'agrégation", qui arrive toujours après le moment de "séparation et 

marge". 

 

Les paroles de cette chanson peuvent changer selon le conjunto, la communauté et la 

région. De cette manière, pendant mon travail de terrain, j'ai écouté ces deux paroles, 

mais en générale, cette chanson parle de la participation de la marraine et du parrain dans 

la danse et dans la cérémonie. 

 

Parole 1 : 

achik mamita cumari, kumari,         Marraine, commère  

Achik taituku cumari, kumari,        Parrain, commère  

Kunan tutami tushushun kumari                   Cette soir vous danserez,  

                        commère  

Pakaringapak tushunshun kumari        À l'aube, vous danserez,   

                       commère 

 
7 Pour mieux connaître la théorie de Rites de Passage voir Arnold Van Gennep (1981 [1909]) y 

Turner (1982). 



6 

 

Tukuyllatami muyushun kumari         Tout en tournant, commère  

Kausashpallapash tushushun kumari       En vivant, danserez, commère  

achik mamita cumari, kumari        Marraine, commère  

Achik taitiku cumari, kumari        Parrain, commère  

 

Parole 2: 

 

Achik mamita kumari, kumari                       Marraine, commère  

Achik taytiku, kumari, kumari                       Parrain, commère  

Kunan puchaka ñawikuta mayllashun   Aujourd'hui nous allons lavé le  

                                                                    visage [Rituel caractéristique du   

                                                                      mariage dans la région] 

Kunan puchaka ñawikuta mayllashun      Aujourd'hui nous allons lavé le     

                                                                    visage   

Kaya punchaka chuchakita sanashun     Demain nous allons soigner la      

                                                                    gueule de bois  

Kaya punchaka chuchakita sanashun       Demain nous allons soigner la       

                                                                    gueule de bois 

Achik mamita kumari, kumari                    Marraine, commère  

Achik taytiku, kumari, kumari                    Parrain, commère 

Kashnakullami shamupani hijadu              Je viens comme cela, filleul 

Kashnakullami shamupani hijadu              Je viens comme cela, filleul 

Pinkaykutapash sakishpa shamunchik    En laissant d'un côté la honte,      

                                                                    nous venons      

Pinkaykutapash sakishpa shamunchik    En laissant d'un côté la honte,     

                                                                    nous venons  

 

La musique-danse de chimbapuray ou fandango etcelle de achik mamita cumari sont 

aussi très présentes dans les veillées funèbres des enfants et des personnes célibataires. Là, 

après le moment de la mortaja ou l’habillement de l’enfant, la mère de l'enfant décédé 

dansera avec l'achik tayta (parrain), et le père avec l'achik mama (marraine), est puis, 

touts la famille et la communauté, va danser avec la musique de achik mamita cumari. 

 

On voit ainsi comment ces musiques-danses jouées dans les deux rituels de passages, les 

mariages et les veillées funèbres, vont permettre, tout comme le mediano (l'offre de 

nourriture), le tissage d'une nouvelle alliance entre la famille et la communauté dans le 

cas du mariage ou le renforcement d'une alliance déjà existante dans la veillée funèbre.  

 

Un autre élément important dans la culture des kichwas de Cotacachi et d'Otavalo que 

l'on trouve très souvent dans la vie quotidienne, est le concept andin de complémentarité, 

dont a parlé, entre autres, Max Peter Baumann dans son livre « Cosmología y música en 

los Andes » (1996). Selon l'auteur, la pensée andine est caractérisée par « le dualisme 

symbolique complémentaire, capable de comprendre le totalement différent, toujours en 

tant qu’une partie de soi-même et qui, au choc des contradictions, cherche d’abord 

l’équilibre des forces »  (Baumann, 1996:10). L’auteur, en citant Rodolfo Kusch et son 

livre « América Profunda » (1986), souligne que « Tout ce qui se donne en état pur est 



7 

 

faux et doit être contaminé par son opposé. C’est la raison pour laquelle la vie finit en 

mort, le blanc en noir, le jour en nuit. Et cela c’est la sagesse, en plus, la sagesse de 

l’Amérique » (Kusch, 1986:18 in Baumann, op. cit., p. 10). 

 

Pour sa part, Platt (1976), cité par Wálterm Sánchez Canedo, fait l'analyse suivante : 

 

 « La logique binaire qui constitue la matrice symbolique […] et qui, par 

 conséquence, peut être considéré en tant que 'génératrice' (dans le sens 

 linguistique) du système de représentation qui met en ordre la nature et la société 

 andine […] dualité centrale de la pensée andine, opposition de genre homme-

 femme, -considérée comme fondamentale- va être représenté par le concept du 

 'yananti', traduit strictement comme 'celui qui aide et qui a été aidé, uni pour 

 former une catégorie unique' » (Sánchez, 1996:84). 

 

Le philosophe Josef Estermann nourrit l'analyse de ces concepts (ou plutôt de ces 

expériences) du monde andin, en affirmant que : 

  

 « Le principe de complémentarité est la spécificité des principes de 

 correspondance et de relationalité. Aucune 'entité' et aucune action n'existent 

 'monadiquement', mais toujours en co-existence avec son complément spécifique. 

 Ce 'complément' (con + plenus) est l'élément qui peut faire "plein' ou 

 'complément' à l'élément correspondant (Estermann, 2015, p. 146). 

 

Estermann ajoute que ce principe de complémentarité, manifesté tant dans les dimensions 

cosmiques, anthropologie, qu'étiques et sociales, a accentué l'inclusion des 'contraires' 

complémentaires, en donnant ainsi naissance à une troisième possibilité au-delà de la 

relation contradictoire, c'est-à-dire, une relation complémentaire (Ibíd.). 

 

Chaque élément a son 'accompagnant' qui figure dans la même catégorie, néanmoins, tout 

les éléments contraires entre eux, ne fonctionnent pas individuellement ; ils ont besoins 

l'un de l'autre pour fonctionner. 

 

En ce qui concerne la musique, pour donner un exemple de cette opposition 

complémentaire, nous avons les flûtes traversières de roseau, jouées dans la région, pour 

la fête de Saint-Jean (Inti Raymi) et pendant la Semaine Sainte : « doivent être en 

couple » (tiene que ser par) « el varón es para seguir, la hembra es para la primera, 

como saben decirnos » (le mâle est pour suivre, la femelle est pour la première, comme 

on dit) (Pedro Guandinango, Santa Bárbara, 2015). 

 

Ainsi, la flûte mâle va à jouer les sons plus graves, pendant que la femelle, avec les sons 

aigus, va jouer la mélodie. On voit ici cette opposition entre les deux flûtes qui est 

complétée par la nécessité de jouer ensemble, non pas seulement pour l'accompagnement, 

mais aussi pour la mélodie. Voyons un exemple collecté dans la communauté de San 

Pedro (Cotacachi) : la flûte femelle va jouer sa mélodie avec quatre sons qui s'approchent 

des notes sol, sib, ré, fa. Pour compléter l'échelle pentatonique de sol mineur, il faut la 

note du quatrième degré (do). Et c'est là que la flûte mâle va « compléter » ou 



8 

 

« complémenté » les sons, car elle va jouer les trois notes suivantes : sol, sib, do, nous 

montrant ainsi ce système d’opposition complémentaire. Ce même esquisse, on le trouve 

dans les flûtes d'Inti Raymi de Cotacachi présentées dans un vidéo sur Youtube8, où la 

flûte femelle (warmi) va a jouer les notes (approximatives) de lab-fa-mib, pendant que la 

flûte mâle (jari), va a jouer les notes suivantes :  sib-lab-fa-do. De cette manière, les deux 

flûtes vont compléter l'échelle pentatonique du lab.  

 

Une autre exemple où se manifeste cette dualité, c'est avec le rondador, 9lequel, au 

moment d'y souffler, deux tuyaux vont recevoir l'aire et le deux tuyaux, avec un intervalle 

de tierce majeure, vont sonner et vont s'harmoniser. Cette sorte de pensée binaire se 

retrouve aussi dans les rythmes binaires simples (2/4) et composés (6/8), qui sont les 

rythmes les plus utilisés dans la région (pour ne pas dire, les seules utilisé). De même, les 

mélodies sont presque toujours construites dans cette pensée binaire ou cette parité, 

puisque les phrases se composent, presque toujours, de deux ou quatre mesures, comme 

on peut le voir sur ces partitions, retranscrites avec empressement afin de donner une 

référence, et non avec l'intention d'enfermer ces musiques dans la structure de la musique 

dite occidentale. 

 

 

 

 

 

 

Une autre forme musicale très utilisée dans la région est construite avec une phrase jouée 

avec les notes graves ou moyennes, suivie par une phrase similaire jouée avec les notes 

 
8 https://www.youtube.com/watch?v=TTOZlnPK2Ow 

9 Rondadores : aérophone originaire de l’Équateur, construit avec six ou douze tubes de roseau, 

plumes ou      os de condor, d’argile ou de plastique. 

https://www.youtube.com/watch?v=TTOZlnPK2Ow


9 

 

aigus, comme on peut le voir ci-dessous : 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cep

endant, ce système binaire ne se trouve pas seulement dans la population kichwa de 

Cotacachi. Dans quelques études sociologiques et anthropologiques sur la religion (voir 

bien entendu Lévi-Strauss et sa théorie des oppositions binaires ; ou Robert Hertz, avec 

sa sociologie religieuse, 1970 ; ou encore Luc Charles-Dominique, avec les oppositions 

binaires dans la musique et les instruments musicaux, 2006), on peut remarquer que ce 

système de pensée est assez courant dans beaucoup de cultures du monde entier. Ainsi 

Hertz parle d’une « tendance organique vers l’asymétrie » (1970, p. 86) ; ou de l’être 

humain comme « un être double-homo duplex » (Ibid., p. 108). La particularité de cette 

conception sur les opposées reposerait dans la complémentarité nécessaire dans les Andes. 

Finalement, je voudrais mettre en valeur un dernier concept, lequel n'ayant pas été 

analysé auparavant, pour autant que je sache, alors qu'il est, selon moi, indispensable 

dans les études de la cosmogonie andine et dans sa relation avec la musique.  

 

Il s’agit du quingo, notion qui me fut présentée pour la première fois par le jeune 

musicien Jesus Bonilla, de la communauté de Turuco. Le quingo, selon Miguel Calapi, 

est « tout ce qui correspond à la vie du monde andin ». Le quingo est une figure, un 

imaginaire dans l’espace, une manière de parler, une manière de se mettre en relation 

avec les autres ; et une manière de faire de la musique : il se trouve dans l’« anacu » (jupe) 

des femmes ; dans les gaines et les ceintures (voir image ci-dessous); dans les jours de 

l’équinoxe et du solstice ; dans la lumière du lever du jour ; dans les montagnes ; dans les 

pas de « couleuvre » réalisés dans certains danses pendant la fête de l’Inti Raymi ; entre 

autres.  

La sage femme, mama Carmen, en même temps qu’elle fait un mouvement de zigzag 

avec sa main, nous dit :  

 « Le quingo... c’est ça le quingo. Nous, nous avons la pensée de ce quingo (elle 

fait une pause, puis elle continue) quand nous parlons nous avons le quingo, nous 

avons par exemple... les courbes, les coins. Il y a des camarades qui n’ont pas ce 

quingo, ils marchent tout droit, ils ne pensent pas que la maison a quatre coins, ils 

ne parlent pas avec des coins [...] comment je peux vous expliquer... ? Moi je dis 

toujours « vous voudrez du petit pain ? » et aussi quand quelqu’un arrive, je ne dis 



10 

 

pas « asseyez-vous ! » mais « venez s’il vous plaît, prenez un siège », comme ça je 

parle avec quingo. Quand vous dites « merci ! » ou « sortez ! », ça c’est tout droit. 

Vous, vous pouvez dire à quelqu’un de la famille, à votre mère « merci maman, je 

t’aime beaucoup », là, vous parlez avec quingo. [...] Il faut parler avec quingo. [...] 

Il faut avoir du respect, de l'élégance, et de la chaleur [...] mes grands parents 

disaient : « il n’a pas de quingo, il ne dit pas bonjour » (Carmen Cumba, 

Tunibamba, 2015). 

Une des caractéristiques de la langue kichwa, c’est justement ce que vient de décrire 

mama Carmen : sa douceur et l’utilisation constante de diminutifs (Mamaku = « petite 

mère » ; tandaku = petit pain, etc.). 

Fabiola Sánchez, de la communauté de San Pedro (Cotacachi), se souvient aussi que sa 

mère disait toujours qu'elle devait parler avec quingo, ce qui signifiait qu'elle devait 

parler avec du sens, avec du respect : « 'Tu ne peux pas parler comme ça, tout simplement. 

Par exemple, si tu vas parler à une personne adulte, tu ne peux pas lui traiter de 'tu', alors 

tu dois te diriger toujours avec du respect envers cette personne'. C'est ça que m'a dit ma 

mère, 'parler avec du quingo' » (Fabiola Sánchez, San Pedro, 2018). 

Outre l’existence du quingo dans la langue, Pedro Guandinango soutient que le quingo se 

trouve aussi dans la personne et les « bonnes conduites » :  

« Quingo se trouve dans la parole, dans l’image, dans l’image de soi-même, c’est-à-

dire, comment dire... dans le corps de chaque personne, quand il se sent arrogant. 

On doit être simple, démontrer, s’assoir tranquillement, pour l’image, pour s’assoir, 

on se fait une image de chacun. Parfois, ils s’assoient avec les jambes et les genoux, 

comme ça. Les personnes qui sont respectées ou humbles regardent mal (jugent), il 

y en a qui exagèrent » (Pedro Guaninango, Santa Barbara, 2015). 

Pedro ajoute que le quingo se trouve aussi dans les tissus, plus précisément dans les 

broderies des chemises, des anaku (jupes) et des fajas, (bandes ou ceintures) utilisées pas 

les femmes ; et il souligne que les personnes qui ont du quingo dans leur vêtements, sont 

de personnes respectées (au niveau social).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

Le terme de quingo lié aux tissus a été employé dans l’article « Musique, mouvements, 

couleurs dans la performance musicale andine » (2009) de l’ethnomusicologue chilienne 

Rosalía Martinez : « le motif « zigzag » (kenq’o, en quechua) n’est pas formé par une 

seule ligne brisée, mais il apparaît comme une figure délimitée par deux lignes parallèles 

qui comprennent d’autres motifs dans l’espace central (Cereceda, Dávalos & Mejía 1993 : 

32 in Martinez, 2009 : 18). L’auteure, qui dans son analyse des tissus andins utilise plutôt 

le terme de « zigzag » ou « motif » mentionne : « Il s’agit là d’un paradigme panandin, 

prenant des formes différentes selon les groupes ethniques, dans lequel le tissage sert de 

modèle cognitif pour l’interprétation des autres champs de la connaissance » (Martinez, 

op. cit., p. 20).  

Quant à la relation du quingo avec la musique, Miguel Calapi nous dit : « Les sons 

doivent coïncider avec la vie même. C’est-à-dire, par exemple, les oiseaux sont les seuls 

chanteurs qui font des quingos parfaits » (La Calera, 2014).  

 

Lorsque le jeune harpiste Jesus Bonilla a parlé du quingo, il a fait référence au moment 

où il jouait de la musique et les tíos (les oncles : une manière d'appeler les hommes 

adultes) lui disent : 'te falta quingo'(il te manque du quingo). 

 

Par sa part, l'harpiste Taita Émilio Guandinango ajoute :  

 

« Le quingo, en parlant de la musique, c’est par exemple comme un chemin, un 

chemin c’est le quingo (il parle en se déplaçant en zigzag), c’est-à-dire en tournant. 

De même pour la musique, je tourne, je vais en faisant un virage. C'est comme cela 

la musique [...] nous devons, dans la tête, nous devons faire bouger la musique, 

l’étendre, la raccourcir » (Émilio Guandinango, San Pedro, 2015). 

 

Selon Fabiola Sánchez, le quingo est une manière de dire 'accordage', qu'il manque 

d'accordage'. De son côté, Pedro Guaninango parle de la musique « avec quingo » pour 

celles qui sont calmes, douces, pleines de respect, en donnant l’exemple de la musique de 

sanjuan ou de la musique d’achik mamita cumari ; et les musiques « sans quingo », pour 

celles qui sont rudes, rapides, sans « respect » et électroniques. Il affirme qu’avec les 

premières on se sent bien pour danser, alors qu’avec les secondes, non.  

 

Dans le roman historique du Leonardo Páez « Los que siembran el viento », l’auteur 

utilise des kichwismos employés vers les années 1950, et entre autres termes, le quingo 

est défini comme : « (del quinchua kingu) recodo, ángulo o revuelta de un camino » 

(coude, angle, détour du chemin). Le mot est utilisé à la page 9 pour décrire la manière de 

jouer la musique du pasillo serrano « Para mi, tu recuerdo » : « et lorsque le petit vers 

“te di todo el perfumen de mi melancolía” prend le risque de dominer le très aiguë quingo 

ce qui oblige la première voix à faire un hurlement du pingullo ». 

En même temps, le quingo représente une manière de parler, de se mettre en relation avec 

les autres, de marcher, de faire de la musique. Ce sont des actions faites avec respect, 

douceur, et calme.  

On voit alors qu'il s'agit d'un concept à plusieurs dimensions et pour en comprendre le 



12 

 

sens, comme dit Jésus Bonilla, il faut le vivre de très près, puisque on ne peut pas 

l’analyser d’une manière individuelle ou séparée de tout le tissu social. Je me sens loin de 

pouvoir clarifier les sens du quingo. Là, pour l'instant, j'ai juste quelques intuitions. Le 

quingo représente une figure géométrique, certes, mais lorsque les gens font référence au 

terme, ils parlent de « curva » (courbe), et de « vuelta » (retour). Dans les danses de san 

juan exécutées dans la région, chaque fois que les danseurs vont changer de côté de la 

danse, ils poussent un cri en utilisant le verbe « tigrana » qui en kichwa veut dire 

'retourner' et 'tourner'. Si on pouvait mettre d'un côté, au moins pour un instant, la 

conception occidentale (urbaine) de l'espace-temps qui est linéaire, on pourrait 

probablement concevoir le quingo comme 'un mouvement' qui courbe, oui, mais pour 

'retourner', dans un temps-espace cyclique et en spirale. D'une manière naïve et depuis ma 

courte carrière en ethnomusicologie, j'oserais comprendre le quingo comme la 

revendication d'une façon d'être (« ser y estar ») dans le monde qui se reflète dans une 

esthétique spécifique et une sonorité propre, où la douceur, le mouvement cyclique et en 

spirale se laissent percevoir.  

 

 

Bibliographie 

BAUMANN P. Max « Andean Music, symbolic dualisme and cosmology » in  

BAUMANN P. Max (Ed.) Cosmología y música en los Andes, Madrid, Vervuert Verlag- 

Biblioteca Iberoamericana, 1996, pp. 15-66  

CHARLES-DOMINIQUE, Luc, Musiques savantes, musiques populaires. Les 

symboliques du sonore en France 1200-1750, Paris, CNRS Editions, 2006, pp.259  

ESTERMANN, Josef ([1998] 2015), Filosofía Andina. Sabiduría indígena para un 

mundo nuevo. Abya-Yala, Quito. 

GUANDINANGO Vinueza, Yuri, Sumak Kawsay-Buen Vivir : Comprensión teórica y 

práctica vivencial comunitaria, Aportes para el ranti ranti del conocimientos, Trabajo 

final para la optención del título de Maestría en Estudios Socioambientales, Facultad 

Latinoamericana de Ciencias Sociales Sede Ecuador, 2013.  

HERTZ, Robert, Sociologie Religieuse et Folklore, Presses Universitaires de France, 

1970,  

MARTINEZ, Rosalía, Musiques, mouvements, couleurs dans la performance musicale 

andine, Exemple bolivien, Revu Terrain, No 53, Septembre 2009  

MAUSSE, Marcel Essai sur le don. Formes et raison de l’échange dans les sociétés 

archaïques, Paris, Presse Universitaire, [1923-1924] 2012, p. 248  

SANCHEZ, C. Wálterm « Algunas consideraciones hipotéticas sobre música y sistema 

de pensamiento. La flauta de pan en los andes bolivianos » in BAUMANN P. Max (Ed.) 



13 

 

Cosmología y música en los Andes, Madrid, Vervuert Verlag- Biblioteca Iberoamericana, 

1996, pp. 83-106  

STOBAR, Henry « Tara and Q'iwa-Worlds of sound and meanin » in BAUMANN P. 

Max (Ed.)  

VAN GENNEP, Arnold, Les rites de passage, Paris, Picard, 1981 (1909), p. 288  

TURNER, Victor, From Ritual to Theatre, New York, PAJ Publications, 1982, pp. 127 

WIBBELSMAN, Michelle, Ritual Encounters. Otavalan Modern and Mythic 

Community,University of Illinois Press- Urbana and Chicago, United States of America, 

2009  

AGUIRRE Palma, Boris « Cosmovisión Andina. Una aproximación a la religiosidad 

indígena », Quito, Abya-Yala, 1986, pp.48  


