
  

Dominique FLORET, doctorante en psychologie au LIRCES de l’Université Côte d’Azur 

 

 

Traces d’esclavage en héritage : blessures, trauma et désubjectivation.  

La plasticité psychique en question(s). 

 

 

Mots-clés : Antilles, culture créole, esclavage, plasticité psychique, trauma 

 

La traite négrière et l’esclavage transatlantique, basés sur une idéologie raciste, 

représentent plusieurs siècles de violences interpersonnelles et de traumatismes répétés. 

Déshumanisant, l’esclavage a induit au niveau psychologique des processus de destruction 

massifs. Cette thèse en psychologie clinique analyse les traces de ce passé fondateur de la 

culture antillaise : elle explore les racines traumatiques de l’héritage de l’esclavage ainsi que 

ses manifestations contemporaines. Elle présente les résidus psychiques de ce traumatisme 

historique à travers l’élaboration de la culture créole, de l’identité antillaise et des pratiques 

sociales.  

Les anciennes colonies sont traversées par une prégnance de la violence dans le lien 

social, qui traduit tout autant un recours privilégié à la violence qu’une aptitude psychique à la 

traiter. Nous abordons cette tendance sous l’angle de la plasticité psychique. S’étayant sur la 

plasticité cérébrale, elle mobilise des défenses pour préserver l’homéostasie psychique selon la 

culture du sujet. Nos travaux concernent deux îles françaises, la Martinique et la Guadeloupe, 

et deux îles anglaises, la Dominique et Sainte-Lucie. Nous étudions leurs histoires et leurs 

héritages par un croisement de disciplines, (psychologie, psychanalyse, anthropologie, 

psychotraumatologie), dans une perspective épistémologique.   

Une recherche psycho-historique sur chaque île a permis de reconstituer la phylogenèse 

psychique, révélant l’archaïque de matrices identitaires enfouies. Elle dévoile l’ancrage d’un 

signifiant d’identité collective, qui repose sur plusieurs symboles issus du vécu des populations 

durant la période esclavagiste. En parallèle de ces vestiges identitaires propres à chaque île, on 

retrouve des stigmates psychiques transiliens qui contaminent le lien social. Arrimés à la 



  

culture, qui leur offre une voie de déploiement transgénérationnel, ils convoquent une répétition 

symptomatique des souffrances à travers certaines pratiques familiales et sociales. 

 La culture antillaise, forte de ses adages créoles qui incitent à ne pas s’effondrer, 

soutiendrait aussi une plasticité psychique spécifique. L’étude quantitative en psychopathologie 

mesure l’effet de la culture antillaise sur l’impact psychologique de violences physiques 

répétées. Cette culture favorise le maintien d’un équilibre psychologique malgré un vécu de 

violences hautement traumatogènes. Les sujets antillais semblent être héritiers d’éléments de 

résistance psychique et de résilience efficaces face au trauma. L’étude qualitative en 

anthropologie sociale établit un état des lieux de l’appréhension de cet héritage aujourd’hui par 

les descendants d’esclaves.  

Par l’analyse de leurs discours et de leurs représentations de l’esclavage et de la traite 

négrière aux Antilles, elle amène à déterminer les vecteurs et les facteurs généraux qui 

façonnent le rapport des descendants à leur héritage.   

Ainsi, la présente thèse offre de nouvelles perspectives de compréhension des implications 

psychologiques de l’esclavage transatlantique et de la traite négrière. D’une part, en dévoilant 

la pluralité des héritages aux Petites Antilles et leurs contours singuliers. D’autre part, en 

présentant l’héritage commun sous un angle novateur : dans sa valence psychotraumatique, 

mais aussi en tant que transmission de ressources psychiques. Aussi, les signifiants d’identités 

collectives sont fédérateurs : ils fondent un héritage partagé qui élude les divisions 

socioraciales.  

Enfin, nos travaux sur les blessures psychiques et psychologiques chez les descendants 

pointent des pistes afin d’agir pour l’apaisement. La reconnaissance des blessures représente 

désormais un enjeu international. Une réflexion populaire et politique s’est engagée au niveau 

mondial, dans une dynamique de décolonisation et de réparation. Nos recherches s’inscrivent 

dans cette actualité : elles éclairent les traces du passé pour mieux répondre aux besoins 

psychologiques et sociétaux du présent.        

 

 

 


